
1 

INTRODUCTION 

Questionnements et hypothèses motivant notre étude 

Question 1 

Dans notre société  du début du 21
ème

 siècle, nous constatons qu’au sein du « peuple psy » il 

existe une très grande pluralité de différentes écoles psychothérapeutiques. Pourquoi ? 

Notre hypothèse centrale 

La prolifération au fil du temps  de différentes approches psychothérapeutiques se fonde en 

1
er

 lieu sur l’affirmation de diverses conceptions de l’homme. En fonction de celles-ci, il 

s’ensuit  une multitude de différentes théories de la santé, et par là de différentes méthodes 

d’intervention. Cela ne signifie pas pour autant que les diverses mouvances doivent 

s’opposer au niveau de ce qu’elles considèrent toutes comme étant leur raison d’être 

essentielle : rendre possible un changement thérapeutique. 

Partant du principe que les diverses mouvances se différencient les unes des autres, avant 

tout parce que chacune est préoccupée à défendre une valeur fondamentale bien spécifique 

(différente d’une mouvance à l’autre), il est largement envisageable d’imaginer que les 

praticiens des diverses mouvances se rejoignent néanmoins sur  un point capital : les 

conditions essentielles à un changement psychothérapeutique. 

Question 2 

S’il existe bel et bien des conditions susceptibles d’être transversalement reconnues  comme 

étant essentielles à un changement psychothérapeutique, comment pourrions-nous nous y 

prendre pour les identifier ? 

Notre hypothèse de travail 

En prenant comme modèle la théorie des « 6 conditions nécessaires et suffisantes » de Carl 

Rogers et en examinant d’une part les triptyques théoriques qui définissent la ligne de 

conduite de praticiens de 5 grandes écoles psychothérapeutiques (5 courants majeurs 

différents), et d’autre part les dégagements métacognitifs que ces praticiens élaborent 

indépendamment de leur ligne de conduite d’appartenance, il doit être possible de : 

 vérifier le degré auquel le postulat de Carl Rogers se trouve (ou non) 

transversalement validé par les praticiens des susdites écoles; 

 déterminer s’il n’y aurait pas un consensus parmi les praticiens des susdites écoles 

quant à d’autres conditions qui pourraient additionnellement être considérées 

comme étant déterminantes à un changement thérapeutique. 

Nous consacrons notre chapitre 1 à nommer nos sujets d’étude en accord avec notre 

questionnement, tout en indiquant comment nous comptons les articuler entre eux. Afin de 

clarifier au mieux la démarche méthodologique que nous avons retenue, nous consacrons ensuite 

notre chapitre 2 à préciser les caractéristiques essentielles des sujets d’étude ainsi nommés. 



2 

CHAPITRE I 

Vue d’ensemble des quatre sujets sur lesquels notre étude se portera, et de la 

trame méthodologique sur laquelle nous nous appuierons pour les articuler 

Nous entendons conduire notre étude en fonction de quatre (4) sujets d’étude que nous passerons 

en revue ci-dessous de façon très sommaire, avant de les décrire de façon plus explicite et 

détaillée en Chapitre II. Ce que nous voulons faire au préalable dans le présent chapitre, c’est 

préciser le raisonnement qui nous anime et nous pousse à conduire notre étude de la manière que 

nous avons choisi – soit la trame méthodologique de notre étude. 

Sujet d’étude # 1 : Le premier sujet d’étude que nous abordons, celui autour duquel toute notre 

étude se déclinera, concerne l’hypothèse de Carl Rogers selon laquelle, quelque soit l’approche 

psychothérapeutique employée, il y aurait six conditions nécessaires et suffisantes à un 

changement psychothérapeutique constructif. Afin de vérifier la véracité de cette hypothèse, 

nous entendons examiner les « discours » de cinq psychothérapeutes de renom appartenant 

chacun à une mouvance psychothérapeutique différente. 

Les discours que nous entendons examiner sont de trois types différents, chacun faisant lien avec 

l’un des trois autres sujets d’étude sur lesquels notre étude se portera. 

Sujet d’étude # 2 : Le deuxième sujet d’étude concerne le triptyque théorique par lequel toute 

mouvance psychothérapeutique se constitue. C’est ce triptyque qui va déterminer le premier 

discours que nous allons examiner, soit le discours officiel de la mouvance, celui qui détermine 

la ligne de conduite officielle que va adopter un praticien donné se situant dans une mouvance 

donnée. Nous verrons plus loin comment notre fondement constructiviste nous permet de 

considérer qu’un triptyque théorique ne fait en fin de compte que fournir les outils qui permettent 

à un praticien donné d’apprécier la problématique psychothérapeutique sous un angle spécifique. 

Sujet d’étude # 3 : Le troisième sujet d’étude concerne les dégagements métacognitifs que 

chaque praticien élabore alors qu’il s’affaire dans sa pratique. Plus précisément, nous entendons 

nous focaliser sur les discours officieux que tiennent les psychothérapeutes par rapport à ce qui 

à leurs yeux représente les facteurs déterminants à un changement psychothérapeutique 

constructif et plus spécifiquement ceux qu’ils élaborent alors qu’ils se trouvent directement 

impliqués dans un accompagnement clinique. Il convient de signaler que les facteurs ainsi 

élaborés se situent parfois en dehors de la ligne de conduite à laquelle le praticien en question 

adhère officiellement. Ils en constituent l’aspect opératoire. 

Sujet d’étude # 4 : Le quatrième sujet d’étude concerne le positionnement épistémologique 

(constructivisme radical) auquel nous faisons référence tout au long de notre étude pour 

expliciter comment d’une part le « peuple psy » se trouve confronté à une multiplicité de 

différentes approches psychothérapeutiques (se querellant souvent les unes par rapport aux 

autres), et d’autre part comment les praticiens de ces différentes approches arrivent néanmoins à 

s’accorder de façon significative sur les facteurs qu’ils considèrent déterminants à un 

changement psychothérapeutique constructif. 



3 

Le constructivisme radical est un positionnement épistémologique qui accorde une place 

prépondérante à la part de subjectivité qui intervient dans la manière dont nous rassemblons en 

un ensemble cohérent les données que nous recueillons dans notre champ perceptuel. Partant du 

fait que nous adhérons au principe constructiviste selon lequel toute connaissance est construite 

subjectivement, nous en déduisons tout logiquement qu’il concourt à l’élaboration des discours 

des praticiens que nous étudions (tant ceux officiels que ceux officieux), et ceci nous permet de 

fonder notre démarche investigatrice selon les hypothèses énoncées en introduction. 

Il convient de signaler que ce principe nous parait bien évidement également à l’œuvre dans ce 

que nous considérons être le troisième discours sur lequel notre étude porte : notre appréciation 

quant à ce que les différents praticiens cités dans le mémoire considèrent comme étant les 

facteurs déterminants clés à un changement psychothérapeutique constructif. 

Des 3
ème

 discours extrapolés : Si Carl Rogers a élaboré une hypothèse très explicite concernant 

ce qu’il estime être les facteurs déterminants à un changement psychothérapeutique constructif 

(sujet d’étude # 1), ce n’est pas le cas des quatre autres praticiens de renom dont nous 

examinerons les discours tout au long de notre étude. Pour chacun de ces autres praticiens, nous 

avons pris le parti d’extrapoler notre propre appréciation de ce qui nous paraissait constituer à 

leurs yeux les six facteurs les plus déterminants à un changement psychothérapeutique 

constructif, ceci afin d’obtenir un barème nous permettant de comparer les différentes approches 

entre elles sur un pied d’égalité. Cette façon de faire, même si elle abouti à une construction 

largement élaborée à partir de notre propre subjectivité, tire sa légitimité de ce qu’elle se fonde 

sur des données qui auront été minutieusement recueillies et analysées dans les sections 

précédentes de notre mémoire. 

***************** 

Le déroulement de notre étude  Ce chapitre I ayant servi à énoncer la trame sur laquelle nous 

fondons notre démarche méthodologique, notre chapitre II pourra maintenant faire une 

description plus approfondie des quatre sujets d’étude précités pour que nos lecteurs puissent 

mieux les apprivoiser et mieux les situer dans leur contexte historique. Cela nous a paru être une 

préparation nécessaire à la bonne compréhension de ce que nous nous sommes appliqués à faire 

tout au long de notre étude. 

Avec le chapitre III nous abordons l’étude proprement dite en commençant par expliciter nos 

choix en ce qui concerne les psychothérapeutes de renom que nous avons retenus. 

Le chapitre IV constitue le cœur de notre étude. 

Les chapitres V et VI regroupent notre analyse des résultats et l’incidence de celle-ci sur notre 

pratique psychothérapeutique, notamment en ce qui concerne la manière dont elle nous amène à 

concevoir notre pratique de manière personnalisée et multiréférentielle. 

 

 



4 

CHAPITRE II 

Outils méthodologiques : 

a) Une hypothèse portant sur les conditions déterminantes à un changement 

psychothérapeutique constructif servant de modèle de référence en vue de 

déterminer s’il existe un degré de consensus entre les différentes mouvances à 

ce sujet (plus spécifiquement selon les discours des praticiens sélectionnés). 

b) Une manière de décomposer en triptyques théoriques les discours officiels des 

différents praticiens dont nous allons examiner les exposés théoriques. 

c) Une manière de mettre en relief sous forme de dégagements métacognitifs les 

discours officieux que tiennent ces mêmes praticiens in situ, tels qu’ils nous les 

dévoilent au travers des études de cas qu’ils nous commentent. 

d) Un positionnement épistémologique (le constructivisme radical) permettant la 

conduite notre étude en disposant d’un fil rouge épistémologiquement 

cohérent. 

a) Les 6 conditions nécessaires et suffisantes pour que se produise un 

changement psychothérapeutique selon Carl R. Rogers 

En 1957, Carl Rogers publia un article intitulé Les conditions nécessaires et suffisantes à un 

changement de personnalité thérapeutique
1
. Dans cet article, en se basant sur une série d’études 

conduites sur plusieurs années de pratique, Rogers dégage l’existence de 6 conditions qui 

seraient essentielles pour que se produise un changement psychothérapeutique, quelle que soit 

l’approche utilisée pour tenter de rendre ce changement possible, soit : 

1. Le contact psychologique Thérapeute-Client : une relation entre le client et le 

thérapeute existe ; dans cette relation, chacun des protagonistes (client et thérapeute) 

perçoit l’autre comme  un être important à ses yeux. 

2. L’état d’incongruence ou la vulnérabilité du client : le client est dans un état 

d’incongruence par rapport à ce qu’il vit ; il y a divergence entre son expérience (ce qu’il 

vit réellement) et ce qu’il peut en percevoir consciemment et en faire part à d’autres. De 

surcroît, cette incongruence l’angoisse et le motive à rester en relation. 

3. L’état de congruence ou l’authenticité du thérapeute : le thérapeute est congruent à 

l’intérieur de la relation thérapeutique. Le thérapeute est lui-même profondément 

impliqué dans la relation qu’il entretient avec son client. Il ne joue pas la comédie. Il 

communique ce qu’il vit réellement (il fait preuve de transparence par rapport à ce qu’il 

vit dans la relation) ; il s’évertue à adopter une manière d’être en relation avec son client  

pleinement authentique. 

1
 Rogers, C. R. (1957), Les conditions nécessaires et suffisantes à un changement de personnalité thérapeutique, 

Journal of consulting psychology Vol. 21, n° 2, Mc Graw Hill, New York 



5 

4. La considération positive inconditionnelle du thérapeute : le thérapeute accepte le 

patient (dans ce qu’il vit) inconditionnellement, sans jugements, approbation ou 

désapprobation. Cela permet au client de développer une meilleure estime de soi au fur et 

à mesure qu’il prend conscience d’expériences qui l’ont conduit  jusque là, (à cause des 

jugements biaisés portés sur lui par d’autres), à développer pour lui-même une vision 

5. La compréhension empathique du thérapeute : le thérapeute fait preuve d’une 

compréhension empathique du cadre de référence interne du client ; de surcroît, il 

parvient à lui communiquer cette compréhension.Plus le thérapeute réussit avec justesse à 

éprouver et à communiquer avec empathie ce qu’il perçoit du vécu de son client, plus ce 

dernier est capable d’apprécier à sa juste mesure la considération positive 

inconditionnelle que lui accorde son thérapeute. 

6. La perception du client : le client perçoit, au moins à un degré minimal, l’empathie et la 

considération positive inconditionnelle que lui communique son thérapeute. 

Nous conduirons notre étude en considérant comme acquis le fait qu’il existe un degré de 

consensus minimum parmi les grandes mouvances psychothérapeutiques quant à l’importance 

d’au moins certaines des conditions ainsi avancées par Rogers. Ce que nous chercherons à 

déterminer en premier lieu, c’est le degré de consensus transversalement accordé à chacune des 

conditions considérées individuellement. Nous chercherons ensuite à cibler au plus près le 

niveau de convergence qualitatif de ce consensus selon son degré d’inclusion simultané des six 

conditions. Enfin, nous déterminerons si des conditions additionnelles viennent, au grès des 

diverses approches, soit en modifier le caractère universel, soit l’enrichir et le porter au rang d’un 

modèle ayant un assise transversale plus élargie. 

b) Le triptyque constitutif d’une approche psychothérapeutique selon 

Noël K. Salathé 

Dans la préface du fascicule de formation CIFP, Noël Salathé (1992)
2
 affirme que toute 

psychothérapie digne de ce nom se fonde immanquablement sur un triptyque constitutif, soit 

sur : 

1) Une conception de l’homme : avant d’élaborer une théorie de la santé (et parallèlement 

une théorie de la psychopathologie), toute approche psychothérapeutique se doit en 

premier lieu de préciser la dimension anthropologique dans laquelle elle situe l’être 

humain et ses relations avec son environnement. 

2) Une théorie de la santé : avant d’élaborer un système d’intervention (et parallèlement 

une déontologie et/ou un code éthique qui gouvernerait celui-ci), toute approche 

psychothérapeutique se doit au préalable de préciser le cadre dans lequel elle situe le 

bien-être et le mal-être des êtres humains dont elle  propose de s’occuper. 

3) Une méthode d’intervention : sur la base de la conception de l’homme qu’elle aura 

retenue et la théorie de la santé qui en découle, toute approche psychothérapeutique se 

doit d’élaborer un système d’intervention qui soit cohérent avec les 2 éléments précités. 

2
 Salathé, N.:K. (1992), Fascicule d’information au curriculum CIFP, préface section Gestalt-thérapie, Paris 



6 

Avant de recueillir les dégagements métacognitifs des praticiens sélectionnés pour notre étude 

(Chapitre IV, sections e), nous nous employons tout d’abord à situer leur paradigme de 

référence. Ce faisant, nous espérons mettre en relief le fait que les psychothérapeutes conduisent 

leur pratique de deux différentes manières : soit strictement en fonction de leur école 

d’appartenance, soit au contraire de façon « hors-cadre » de référence, sur la base de facteurs 

élaborés en situation clinique à partir de ce qui leur est apparu in situ comme ayant joué un rôle 

déterminant à un changement psychothérapeutique. 

c) La Métacognition : dans le prolongement du point de vue constructiviste, 

la métacognition représente (entre autres) le processus cognitif par lequel 

un praticien se construit des métaconnaissances susceptibles d'améliorer 

l'efficacité de ses actions ultérieures (dégagements métacognitifs). 

Comment un individu est-il progressivement amené à se rendre compte de ce qu'il fait, comment 

peut-il évaluer sa prestation ou anticiper ses difficultés, comment gère-t-il ses régulations ? 

Comment un sujet contrôle-t-il et ajuste-t-il ce qu'il fait ? Voilà les questions qui situent le 

propos de la métacognition. La métacognition a été abordée en psychologie par PIAGET à la fin 

des années soixante-dix et est actuellement au centre des préoccupations des psychologues 

cognitivistes qui y voient un des éléments centraux pour la réussite d'une action. 

La contribution de PIAGET : une approche développementale 

Tel que rapporté sur le site UQAC, selon Goupil et Lusignan (1993), Piaget aurait développé 

une théorie du développement de l'intelligence où il a placé le sujet au cœur du processus; il 

en a fait l'acteur principal. Il suppose que le sujet construit sa connaissance au fil 

d'interactions incessantes avec les objets ou phénomènes. Il y aurait équilibration 

progressive, c'est-à-dire que des processus de régulations internes à l'œuvre (autorégulation) 

assureraient une meilleure adaptation de l'individu à son environnement. À cet égard, Piaget 

insiste sur le rôle du couple assimilation- accommodation : le premier permettant d'assimiler 

les nouvelles connaissances à celles déjà en place dans les structures cognitives, et le 

deuxième permettant une transformation des activités cognitives afin de s'adapter aux 

nouvelles situations. En outre, Piaget (1974) suppose différents niveaux ou stades de prise de 

conscience que le sujet-apprenant mène ou a menée. La prise de conscience étant une 

conceptualisation, il parle de la capacité de se représenter, de décrire les phénomènes ainsi 

que le déroulement de la démarche entreprise : saisie des moyens utilisés, justification de leur 

choix et/ou ajustements en cours de tâche. Piaget a également parlé d'abstraction 

réfléchissante. Posant l’existence d’un mécanisme de réfléchissement (réflexion sur le 

développement de la connaissance), Piaget est amené à déduire que le sujet acquiert la 

capacité de dégager les caractéristiques de ses actions et de ses processus cognitifs (ou 

abstractions réfléchissantes quand elles deviennent conscientes. (http://wwwens.uqac.ca / ~ 

pminier/act1/constr.htm, para Approche Développementale) 

L'abstraction réfléchissante 

Selon Piaget, une abstraction réfléchissante procède par deux étapes : un "réfléchissement" de 

l’action qui introduit des représentations d'un niveau supérieur à celui qui régulait l'activité avant 

cette abstraction, et une "réflexion" qui organise ces nouvelles représentations. 



7 

En ce sens, l'abstraction réfléchissante donne au sujet les moyens de porter un jugement critique, 

non plus seulement sur le résultat d'une action, mais davantage sur les mécanismes ou les 

stratégies qu'il a déployés pour la réaliser. De ce fait, ce mécanisme est un indicateur certain 

d'une activité métacognitive, car il démontre une mise à distance du sujet entre ce qu'il a produit 

et comment il a agi. 

La contribution de BRUNER : une approche constructiviste - interactionniste 

Tel que rapporté sur le site UQAC, s'inspirant de Piaget, BRUNER (1996) a proposé une 

théorie constructiviste de l'apprentissage, axée autour de l'idée d'un sujet actif qui construit de 

nouveaux concepts ou idées à partir des connaissances déjà en place (structure cognitive). Le 

sujet sélectionne et transforme l'information, élabore des hypothèses et prend des décisions, 

relie et organise le fruit de ce travail cognitif à sa structure cognitive (i.e. schémas, modèles 

mentaux). En 1996, Bruner a ajouté à sa théorie l'aspect socioculturel de l'apprentissage. Il 

met en avant l'importance de la maturation psychologique (stades de développement 

intellectuel), de la motivation intrinsèque et de la participation de l'élève dans un processus 

de découverte. Il insiste également sur la nécessité d'une structuration cohérente des 

connaissances pour favoriser le processus d'appropriation des savoirs. (http://wwwens.uqac.ca / 

~ pminier/act1/constr.htm, para Approche Constructiviste Interactionniste) 

Métacognition et contrôle 

En psychologie cognitive, le concept de métacognition renvoie généralement à deux types de 

composantes. Le premier fait référence aux connaissances qu'un sujet a de ses propres 

connaissances. C'est la réponse à la question "Qu'est-ce que je connais ?". Le deuxième est lié 

aux processus de contrôle dont le sujet dispose pour autoréguler son action. C'est la réponse à la 

question "Comment est-ce que je m'y prends ?". 

Par exemple, le fait pour un étudiant de se positionner face à ses propres régulations met bien en 

évidence la différence qu'il y a pour lui, entre faire une simple régulation de son activité 

(régulation faisant partie de l'activité elle-même) et celle de s’investir dans une autorégulation 

plus complexe, processus qui est nécessairement plus conscient et entraîne souvent la 

construction de métaconnaissances. On passe d'une dimension pragmatique dirigée vers la 

simple réussite de l'action à une dimension réfléchie, qui, bien que dirigée vers la réussite de 

l'action, prend en compte les facteurs métacognitifs qui concourent à sa réalisation. Cette prise de 

recul permet à l'étudiant de porter un regard critique sur sa façon de procéder, d'apprendre et de 

se contrôler. Cela lui donnera l'occasion de construire des métaconnaissances susceptibles 

d'améliorer l'efficacité de ses actions ultérieures. 

******* 

En examinant à tour de rôles les différents « insights » élaborés par différents praticiens au 

travers de leurs activités métacognitives (les réflexions qu’ils nous livrent par leur « voix-off » 

ou leur « dialogue intérieur » au sens de VIGOTSKY) à propos des facteurs qui leurs paraissent 

essentiels à un changement thérapeutique, nous imaginons pouvoir relever un certain nombre de 

convergences d’une mouvance à l’autre par rapport à certains de ces facteurs, et ce même si 

ceux-ci ne paraissent pas forcément s’aligner avec le discours officiel d’une mouvance donnée. 



8 

d) Le Constructivisme Radical et ses concepts de base 

Le Constructivisme Radical est un concept affirmant que notre vision du monde est une 

construction conceptuelle que nous sommes perpétuellement et activement occupés à échafauder 

ou à ajuster, afin d’obtenir ou préserver une façon d’être au monde aussi congruente que 

possible, avec la personne que nous sommes et les besoins qui nous caractérisent. 

L’hypothèse de base du Constructivisme Radical 

Selon Watzlawick & Nardone (Dir), (1997), l’hypothèse de base est que la réalité que nous 

percevons et à laquelle nous réagissons, pathologies et problèmes compris, est le fruit de 

l’interaction entre le point d’observation adopté, les instruments utilisés, et le langage dont 

nous nous servons pour communiquer ce que nous voyons. 

Selon cette hypothèse, il n’existe donc pas de réalité vraie mais autant de réalités possibles 

qu’il y a d’interactions différentes possibles entre sujets et perceptions. De cette hypothèse 

découle  que quelle que soit la condition que nous nous trouvons vivre, malade ou en bonne 

santé, ce sera le produit d’une relation active entre nous-mêmes et ce que nous vivons. En 

d’autres mots, "chacun construit la réalité qu’ensuite il subit". (Prologue, p. 9) 

Réalités de 1
er

 et de 2
ème

 ordre 

Selon Watzlawick & Nardone (Dir), (1997), le constructivisme radical est cette branche de 

l’épistémologie contemporaine qui s’intéresse aux processus par lesquels nous construisons 

nos réalités personnelles, sociales, scientifiques et idéologiques, pour ensuite les considérer 

comme étant objectivement réelles. Pour nous aider à comprendre le point de départ de tels 

processus, Paul Watzlawick nous enjoint à faire une distinction entre l’image de la réalité que 

nous recevons de nos sens (ce qu’il nomme réalité de 1
er

 ordre) et la signification que nous 

attribuons à ces perceptions (ce qu’il nomme réalité de 2
ème

 ordre). Pour schématiser, nous 

pourrions dire que les sciences biologiques se focalisent de manière raisonnablement 

équilibrée tant sur des observations perceptuelles (réalité de 1
er

 ordre) que sur des 

catégorisations faites après-coup (réalité de 2
ème

 ordre). Par contraste, nous pourrions dire 

que la psychologie étudie avant tout les hypothèses, convictions et croyances, éléments qui 

font intégralement partie de notre réalité de 2
ème

 ordre. (Chapitre 1 p. 30) 

Le constructivisme radical est avant tout une façon de penser 

Selon Watzlawick & Nardone (Dir), (1997), le constructivisme radical représente plutôt un 

cadre de référence hypothétique qui ne fait aucune hypothèse ontologique. Il ne prétend pas 

décrire une réalité absolue mais seulement les phénomènes de notre propre expérience. Le 

point de vue constructiviste dit seulement que l’on ne peut connaître de réalité indépendante 

de l’observateur (précisons que ce point de vue est né de la physique avec le principe 

d’incertitude de Werner Heisenberg dès 1926). Plutôt que d’avancer des propositions 

ontologiques, il suggère seulement une façon de penser, et fournit une analyse des opérations 

mentales qui génèrent une réalité à partir de l’expérience. (Chapitre I, p. 46-47) 

 



9 

Le seul monde qui nous importe est celui de notre expérience 

Selon Ernst Von Glasersfeld cité dans Watzlawick & Nardone (Dir.), (1997), dans notre 

histoire des idées, l’épistémologie – étude de ce que nous savons et comment nous en venons 

à le savoir – a toujours été liée à l’idée que la connaissance doit être la représentation d’un 

monde extérieur ontologique. Le constructivisme procède sans cette condition et dit, au lieu 

de cela, que la connaissance doit être opératoire pour être adaptée à nos buts, et qu’elle doit 

s’harmoniser avec notre monde d’expérience, parce que c’est le seul monde qui nous 

importe. (Chapitre II, p. 46-47) 

Les 4 principes fondamentaux du constructivisme radical selon Von Glasersfeld (1996) : 

1. La connaissance n’est en aucun cas acquise de façon passive ; elle n’est acquise ni par les 

sens, ni par des moyens de communication. 

2. La connaissance est activement construite pas le sujet concevant (cognizing subject) 

3. La fonction de la cognition est adaptive, dans le sens biologique du terme ; elle tend vers 

ce qui est opératoire ou viable. 

4. La cognition permet au sujet d’organiser son monde expérientiel, et non pas la découverte 

d’une réalité ontologiquement objective. (traduction libre, p. 51) 

Le dernier de ces 4 principes apparaît comme le plus difficile à accepter. Malgré la multitude 

d’idées brillantes qu’il avait sur les manières et moyens de construire conceptuellement, Kant 

(pour ne citer que lui) n’était néanmoins pas enclin à abandonner la recherche d’une vérité 

ontologique. Nombreux sont ceux qui rejettent les postulats du constructivisme radical 

apparemment mus par le même attachement. Il n’est apparemment pas aisé de considérer que 

l’intention de cette théorie de la connaissance, est d’être employée en tant qu’outil, et qu’il 

importe de la tester pour son utilité et non pas en tant que proposition métaphysique. 

En conduisant notre étude à partir d’un point de vue constructiviste, nous ne sommes d’une part 

en rien étonnés que d’innombrables approches différentes se soient constituées au fil du temps. 

Nous partons du principe que, d’un praticien à l’autre, nous nous trouvons animés par des 

besoins différents, et par là enclins à privilégier des valeurs fondamentales distinctes l’une de 

l’autre. Selon notre point de vue, notre « monde psy » ne peut qu’être peuplé de doctrines et de 

méthodologies multiples, servant à prêter attention à des problématiques disparates à partir de 

prémisses tout aussi disparates. 

D’autre part cependant, s'il est vrai qu’une vision du monde se doit d’être opératoire et que c'est 

essentiellement notre humanité qui prime, nous partons du principe que les fondements de cette 

humanité devraient pouvoir être perçus consensuellement par des praticiens d’allégeances 

psychothérapeutiques diverses. Même si nous sommes les uns et les autres occupés à construire 

nos réalités de façons différentes, il y a fort à parier que lorsqu’il s’agit des facteurs considérés 

comme étant déterminants à un changement thérapeutique, nous nous rejoignons les uns les 

autres sur quelques points de jonction clés. C’est cette hypothèse que nous nous proposons de 

vérifier au travers de cette étude. Nous espérons que l’originalité de notre étude reposera sur le 

fait d’imaginer que des praticiens très fortement impliqués dans leur travail en arrivent, par le 

biais de dégagements métacognitifs longtemps mûris, à repérer les mêmes facteurs essentiels au 

changement thérapeutique nonobstant le discours officiel qu’ils tiennent. 



10 

CHAPITRE III 

a) Critères de sélection de praticiens 

b) Biographies résumées des praticiens sélectionnés 

c) Séquences méthodologiques de l’étude 

a) Critères de sélection de praticiens 

En faisant nos sélections, nous n’avons pas tenté d’être neutres. L’essentiel pour nous était de 

sélectionner des praticiens hautement compétents et reconnus comme tels par leurs pairs, se 

positionnant légitimement dans les mouvances auxquelles nous les avons associés, ces 

mouvances faisant partie des grandes catégories reconnues comme telles dans le domaine de la 

psychothérapie. 

Notre avons finalement décidé de nous focaliser sur 5 approches majeures soit : 

 L’Approche de la Reality Therapy de William Glasser (approche cognitivo-comportementale) 

 L’Approche Interpersonnelle de Harry Stack Sullivan (approche psychodynamique) 

 L’Approche Existentielle de Irvin D. Yalom (approche humaniste) 

 L’Approche Collaborative de Harlène Anderson (approche systémique) 

 L’Approche Centrée-sur-la-Personne de Carl Rogers (approche humaniste) 

Alors que notre idée première était de nous focaliser sur 4 approches uniquement, une pour 

chacune des 4 grandes mouvances psychothérapeutiques, nous avons finalement décidé d’inclure 

une 2
ème

 approche humaniste, soit l’Approche Centrée-sur-la-Personne (l'approche de Carl 

Rogers, auteur de l'hypothèse que nous cherchons à vérifier), ceci dans le but de pouvoir la 

comparer aux autres approches sélectionnées. 

Nous somme conscients du fait que tous les praticiens « têtes-de-liste » que nous avons 

sélectionnés sont américains. Et à quelques exceptions près, les praticiens suppléants sont eux 

aussi américains. Parmi les exceptions notoires nous avons sélectionné Frieda Fromm-

Reichmann et Eric Fromm, tous deux allemands d’origine, ayant néanmoins l’une comme l’autre 

émigré aux Etats-Unis où ils y ont conduits leurs carrières professionnelles. Nous sommes 

également conscients du fait que les praticiens « têtes-de-liste » que nous avons sélectionnés 

présentent tous « un penchant humaniste » en plus de leur mouvance de prédilection. Irvin 

Yalom représente quant à lui un humaniste à penchant psychodynamique. 

Il est clair que nous avons été influencés, entre autres, par notre vision du monde, par nos propres 

valeurs fondamentales, et par le lien que nous ressentons le besoin d’entretenir avec notre pays 

natal. Nous avons également choisi de sélectionner des praticiens qui ont produit un volume 

important d’écrits sur leurs métacognitions. 

Nous n’avons pas cherché à sélectionner des caricatures du genre. Notre but n’est pas de 

démontrer qu’il y a une convergence sans failles entre tous les praticiens de mouvances diverses. 



11 

Il serait plutôt de démontrer qu’un praticien donné, appartenant à une mouvance donnée, peut 

très vraisemblablement retenir, comme étant essentielles au changement psychothérapeutique, 

les mêmes conditions qu’un collègue d’une autre mouvance. Nous posons le postulat que cela est 

de l’ordre du possible (voire même du probable) et nous nous proposons de vérifier cela en nous 

intéressant aux apports théoriques ainsi qu’aux métacognitions des praticiens que nous avons 

sélectionnés. 

b) Biographies résumées des praticiens sélectionnés 

 En porte-parole de l’école de psychanalyse interpersonnelle (mouvance psychodynamique), 

nous avons sélectionné Harry Stack Sullivan et Frieda Fromm-Reichmann (avec comme 

praticiens suppléants Torey Hayden et Erich Fromm). 

Harry Stack Sullivan (1892-1949) est un personnage méconnu de la psychanalyse américaine. 

Pourtant, Sullivan est l'initiateur d'une théorisation inspirée de la psychanalyse, qui met en avant 

les aspects interpersonnels dans le développement de l'individu. Dans la tradition de Locke, et un 

peu à l'exemple du béhaviorisme, Sullivan s'est appliqué à démontrer combien les expériences 

relationnelles et culturelles déterminaient la personnalité des individus. 

Frieda Fromm-Reichmann (1889-1957) fut une psychiatre allemande contemporaine de 

Sigmund Freud. Afin d'échapper aux Nazis, Fromm-Reichmann est allée brièvement en Alsace 

Lorraine, puis en Palestine (aujourd'hui Israël). Elle a enfin immigré aux États-Unis en 1935, ou 

elle accepta un poste de suppléant psychiatre à Chestnut Lodge à Rockville, MD. Elle finit par y 

rester et c’est là qu'elle rencontra Harry Stack Sullivan, son professeur et mentor qui eut une 

énorme influence sur sa vie et son travail 

Torey Hayden est née le 21 mai 1951 dans le Montana. Elle est pédopsychologue et écrivaine. 

Tour à tour enseignante spécialisée auprès d'enfants en grande difficulté psychologique, 

assistante à l'université, coordinatrice de recherche et consultante pour le traitement des enfants 

victimes de sévices, elle s'est spécialisée dans le domaine du mutisme sélectif. Elle a été, dans les 

années soixante-dix, une pionnière dans l'étude de ce phénomène psychiatrique peu étudié à 

l'époque. Elle a réalisé ce travail de recherche principalement à l'université du Minnesota à 

Minneapolis, pour en présenter les conclusions lors de la conférence nationale de l’American 

Academy of Child and Adolescent Psychiatry en 1978. Bien que ne se réclamant formellement 

d’aucune allégeance spécifique, nous avons choisi d’associer Torey Haden à la mouvance 

interpersonnelle, tant les notions conceptuelles sur lesquelles elle s’appuie pour conduire sa 

pratique, nous paraissent fortement correspondre à cette mouvance. 

Erich Fromm (1900-1980) a eu un parcours professionnel assez particulier et malgré la 

fréquentation de personnages marquants il a su garder jalousement sa propre voie. Fuyant la 

montée du nazisme en Allemagne, il émigre aux États-Unis où il rejoint Sullivan, Horney et le 

groupe des psychanalystes Interpersonnels auxquels il refusera pourtant d'être associé, arguant de 

l'originalité de sa critique sociale. 



12 

En fait, bien que ses travaux aient des affinités avec ceux des culturalistes, Fromm refusera 

toujours les étiquettes et les asservissements à un groupe. Il élaborera autant une critique de la 

psychanalyse classique, que des penseurs tels Marcuse et Reich, considérés plus proches de lui. 

 En porte-parole de la Reality Therapy (mouvance cognitivo-comportementale), nous avons 

sélectionné William Glaser. 

William Glasser  psychiatre américain né à Cleveland en 1925, est le fondateur de la Reality 

Therapy et de la Théorie du choix. Sa notoriété vient du fait qu'il a su développer une théorie de 

cause à effet pour expliquer le comportement humain. Ses idées qui se concentrent sur le choix 

personnel, la responsabilité personnelle et la transformation personnelle sont considérées 

controversées par les psychiatres traditionnels, qui se concentrent plutôt sur la classification des 

syndromes psychiatriques, et qui prescrivent souvent des médicaments psychotropes comme 

traitement de la maladie mentale. 

Le Dr. Glasser est aussi renommé pour avoir utilisé ses théories afin d'influencer une plus large 

part de nos sphères sociales comme l'éducation, le management, le mariage, et récemment pour 

la promotion de la santé mentale comme enjeux de santé publique, pour en nommer quelques 

unes. En dernier lieu, mais non le moindre, il s’est fait remarquer pour avoir mis en garde le 

grand public quant aux dangers inhérents à la pratique de la psychiatrie et de la psychothérapie. 

 En porte-parole de l’école existentielle (mouvance humaniste), nous avons sélectionné Irvin 

D. Yalom. 

Irvin D. Yalom est un psychiatre américain né dans une famille juive en 1931, à Washington 

DC. Il s’engage dans des études de médecine en se tournant tout de suite vers la psychiatrie. 

Après l’obtention de son diplôme de l’université de médecine de Boston et pour se perfectionner, 

il continue jusqu’en 1956 d’être interne à l’Hôpital du Mount à New-York, puis jusqu’en 1960 à 

la Clinique Phipps de l’Hôpital de Johns Hopkins à Baltimore. Après deux ans de service 

militaire à l’Hôpital Général Tripler d’Honolulu, à Hawaï, le Dr. Yalom débute sa carrière 

d’universitaire à la faculté de Stanford en Californie. Il est nommé Professeur Assistant en 1963, 

puis titularisé en 1968. Dès lors, il commence rapidement à conduire des thérapies de groupe et à 

élaborer sa théorie de Psychothérapie Existentielle. 

 En porte-parole de l’Approche Centrée-sur-la-Personne (mouvance humaniste), nous avons 

sélectionné Carl R. Rogers (avec comme suppléants Dave Mearns, Brian Thorne et Godfrey 

T. Barrett-Lennard). 

Carl Rogers (1902-1987) est un psychologue humaniste américain. Il a surtout œuvré dans le 

champ de la psychologie clinique. Son Approche Centrée sur la Personne (ACP) met l’accent sur 

la qualité de la relation entre le thérapeute et le patient. 

Dave Mearns, Brian Thorne et Godfrey T. Barrett-Lennard sont, parmi les successeurs de 

Rogers, ceux qui se sont le plus intéressés à la question de dynamique de pouvoir Thérapeute-

Client, thème qu’ils ont grandement contribué à approfondir. 



13 

 En porte-parole de l’Ecole Collaborative (mouvance systémique), nous avons sélectionné 

Harlène Anderson (avec comme suppléants Peggy Penn et Susan Levin) 

Harlène Anderson est une psychologue américaine. Avec le Dr Harold A. Goolishian (1924–

1991), elle a développé une approche de thérapie dite collaborative et postmoderne. Elle est 

reconnue comme un chef de file dans le domaine du mariage et de la thérapie familiale pour ses 

contributions théoriques, ainsi que pour ses pratiques novatrices en formation. L'approche 

collaborative, d'abord développée pour une utilisation en thérapie familiale, s'est avérée très utile 

dans une variété d’autres domaines dits systémiques, dont l’organisation des entreprises, 

l'enseignement supérieur et la recherche. 

Peggy Penn est un membre superviseur (anciennement directrice de formation) de l’Institut 

Ackerman de Thérapie Familiale à New York. 

Susan B. Levin est directrice et membre de la faculté L’Institut Galveston à Houston. Elle est 

aussi membre adjointe de la faculté de l’université Notre Dame du Lac à Houston, participant en 

tant que formatrice au sein de son cursus de maîtrise en psychologie. 

c) Séquences méthodologiques de notre étude 

Les prémisses sur lesquelles nous avons choisi de la conduire étant clairement posées  dans les  

chapitres I et II, il convient maintenant de préciser les séquences méthodologiques de notre étude 

en 4 étapes, comme suit : 

 Le descriptif des triptyques conceptuels constitutifs des 5 écoles étudiées 

Notre chapitre IV se décline en 5 sous-sections. Nous nous employons en 1
er

 lieu à poser, 

pour chacune des écoles sélectionnées, le triptyque qui constitue sa spécificité (sous sections 

(a), (b) et (c). Ce faisant, nous posons aussi les valeurs fondamentales auxquelles chacune 

des susdites écoles paraît être particulièrement attachée, et que les praticiens adhérant à l’une 

ou l’autre s’emploient, respectivement, à défendre. 

 Le recueil des données métacognitives qui se dégagent d’études de cas ciblées 

En 2
ème

 lieu, nous nous employons à repérer puis à citer des extraits d’études de cas qui nous 

paraissent particulièrement pertinents à notre étude (sous sections (d). Pour finir, nous nous 

appliquons à mettre en évidence, les réflexions qui portent sur les conditions que les 

praticiens concernés considèrent comme étant déterminantes, pour que se produise un 

changement thérapeutique constructif, en extrapolant pour chaque approche six points clés 

(sous sections (e). (Exception faite bien évidemment pour l’ACP pour qui la sous section (e) 

se focalise sur un thème largement approfondi par les successeurs de Carl Rogers). 

 L’analyse des convergences (et/ou la mise en relief des apports additionnels) 

Dans le chapitre V, et ce en fonction de notre hypothèse de travail, nous nous employons 

ensuite à analyser la signification des données ainsi recueillies, puis à les répertorier en un 

ensemble cohérent. 

 L’élaboration d’un modèle complexe personnalisé 

Dans le chapitre VI, nous nous employons à faire état de l’impact pragmatique que notre 

étude aura eu sur notre manière de concevoir / mettre en œuvre notre pratique personnelle. 



14 

CHAPITRE IV A – Reality Therapy 

William Glasser 

Au tout début du petit manuel (Reality Therapy -  A new Approach to Psychiatry) qui décrit les 

concepts de base de son approche originale, Glasser (1965) nous fait remarquer qu’avant que 

nous puissions comprendre quelque traitement que ce soit, il convient d’abord d’avoir une idée 

générale, à propos de ce que les psychiatres traitent. Il pose la question suivante : "Qu’est-ce qui 

ne va pas chez les nombreuses personnes qui ont besoin d’une aide psychiatrique ?" (Page 5, 

traduction libre) 
1
 C’est par rapport à la réponse qu’il apporte à cette question que son approche se 

décline. 

a) Sa conception de l’homme 

 Deux besoins psychologiques essentiels 

Pour le Dr. Glasser, ce qui caractérise l’être humain avant toute chose c’est le fait qu’il soit 

un être social impliqué obligatoirement, dans une existence nécessitant qu’il nourrisse 

prioritairement 2 (deux) besoins psychologiques essentiels et vitaux. C’est le degré par lequel 

il réussit à combler de façon satisfaisante ces 2 besoins, qui fonde son identité à l’intérieur de 

la société dans laquelle il vit. 

Quels sont donc ces besoins fondamentaux qui retiennent l’attention si soutenue du Dr. 

Glasser ? 

Pour le Dr. Glasser, les besoins physiologiques de nourriture, de chaleur et de repos ne sont 

que très rarement le souci des psychiatres. La psychiatrie doit par contre, se soucier de 2 

besoins fondamentaux bien précis : "le besoin d’aimer et d’être aimé d’une part, et le besoin 

de se sentir utile et/ou d’avoir de la valeur pour nous-mêmes et les autres". (Page 10, traduction 

libre) 
2
 

Ayant défini en toute simplicité le souci prioritaire de la psychiatrie, il n’est pas étonnant que 

le Dr. Glasser détermine tout aussi facilement comme suit, l’objet de la Reality Therapy : 

aider les patients à satisfaire ces 2 besoins fondamentaux. 

Selon le Dr. Glasser, depuis notre naissance jusqu’à nos vieux jours, nous avons besoin 

d’aimer et d’être aimé. Tout au long de nos vies, notre santé et notre bonheur vont dépendre 

de notre capacité en ce sens. Le fait d’aimer et de permettre d’être aimé n'est pas suffisant ; 

nous devons pouvoir jouir des deux. Si nous ne pouvons satisfaire notre besoin total d’amour, 

nous allons inévitablement réagir en développant un symptôme psychologique usuel, pouvant 

se manifester  par un léger inconfort, ou pouvant aller jusqu’à des manifestations plus lourdes 

telles que l’angoisse et la dépression, voire jusqu’à la perte de contact avec le monde qui 

nous entoure. 

Le besoin de se sentir utile et/ou d’avoir de la valeur pour nous-mêmes et les autres est tout 

aussi important que le besoin d’amour. 

1 & 2
 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York 



15 

Bien que les 2 besoins soient distincts, une personne qui aime et qui est aimée estimera le 

plus souvent qu’elle est une personne de valeur, et une personne qui estime qu’elle a de la 

valeur est d’habitude une personne qui est aimée, et qui est capable de réciproquer en 

donnant de l’amour. 

 La clé qui permet la satisfaction des besoins fondamentaux 

A partir du moment où l’on admet cette prémisse quant à ces 2 besoins fondamentaux, se 

pose une question cruciale : comment nous y prenons-nous pour les satisfaire ? 

Pour le Dr. Glaser l’élément clé qui permet à une personne de satisfaire ses besoins 

fondamentaux, c’est sa capacité à être impliquée avec les autres, avec au moins une personne 

mais de préférence avec plusieurs. Selon le Dr. Glasser, à tout moment dans notre vie nous 

devons avoir au moins une personne qui se soucie de nous et pour qui nous nous soucions. Si 

nous n’avons pas cette personne essentielle, nous ne pourrons satisfaire nos besoins 

fondamentaux. 

Bien que cette personne ait en général un lien direct avec nous, telle une mère avec son fils 

ou un professeur avec son élève, elle ne doit pas forcément être particulièrement proche de 

nous, pour autant que nous ayons une forte sensation quant à son existence, et qu’en ce qui 

concerne son rapport à nous, qu’il soit proche ou lointain, qu’elle ait réciproquement une 

sensation tout aussi forte quant à notre existence. Cette autre personne doit de surcroît 

posséder une autre caractéristique essentielle : "elle doit elle-même être en contact avec la 

réalité et savoir comment satisfaire ses propres besoins fondamentaux dans le monde" (Page 

7, traduction libre)
 3

. Nous reviendrons sur ce thème dans la section suivante, de façon à 

comprendre plus précisément la pleine portée de cette affirmation. 

Pour le Dr. Glasser, sans cette personne clé à travers laquelle nous acquérons la force et 

l’encouragement nécessaire pour faire face à la réalité, nous serions amenés à chercher à 

satisfaire nos besoins fondamentaux par des moyens peu réalistes. Ce faisant, nos efforts 

seront accompagnés par une forme ou l’autre des diverses manifestations appartenant à la 

panoplie des symptômes psychosomatiques les plus usuels, allant de l’anxiété légère au déni 

total de la réalité. 

Le Dr. Glasser en conclut que ce qui est essentiel à la satisfaction de nos désirs c’est le fait 

pour nous d’être impliqué avec une personne, de préférence même avec un groupe de 

personnes, avec qui nous nous trouvons émotionnellement impliqués depuis le moment où 

nous naissons jusqu’au moment où nous mourrons. 

b) Sa théorie de la santé 

 Une seule et unique difficulté sous-jacente à la plupart des difficultés psychologiques 

Revenons à la question posée en début de section : qu’est-ce que  les psychiatres essayent de 

traiter ? Qu’est-ce qui ne va pas avec l’homme se trouvant en hôpital psychiatrique qui 

prétend être Jésus, avec l’adolescent qui fait de multiples passages en écoles de redressement 

parce qu’il à volé 38 voitures ? 

3
 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York 



16 

Qu’est-ce qui ne va pas avec la femme qui a sans cesse des maux de tête débilitants, avec 

l’enfant qui refuse d’apprendre à l’école et qui dérange toute la classe avec des crises de 

colères, avec l’homme qui refuse une promotion parce qu’il a peur de voler, avec le 

chauffeur de bus qui soudainement devient fou et conduit son car à 50 kilomètres de sa 

destination prévue en prenant une route extrêmement dangereuse ? 

Face à cette question, Glasser pose une question quelque peu surprenante, du moins en ce qui 

concerne sa 2
ème

 partie : ces comportements très divergents les uns des autres indiquent-ils 

des problèmes psychiatriques bien distincts nécessitant des explications multiples, ou 

pourraient-ils être l’expression d’une seule et unique difficulté sous-jacente ? 

La réponse qu’apporte Glasser à cette question constitue l’affirmation fondamentale de son 

approche – une réponse qui lui a valu d’être à l’époque du moins (le début des années 60) 

très controversé dans le milieu psychiatrique : "Nous pensons que quelque soit la manière 

par laquelle il exprime son problème, celui qui requiert un traitement psychiatrique souffre 

d’une insuffisance fondamentale : il est incapable des satisfaire ses besoins essentiels" (page 

5, traduction libre)
 4. La sévérité du symptôme reflète le degré auquel l’individu est incapable de 

satisfaire ses besoins. Personne ne peut expliquer exactement pourquoi une personne exprime 

son problème par un ulcère d’estomac, alors qu’une autre a peur de prendre un ascenseur, 

mais quelque soit son symptôme, celui-ci disparaît lorsque les besoins de la personne sont 

satisfaits avec succès. 

 La caractéristique que tous les patients ont en commun 

Selon Glasser, il s’agit de reconnaître de surcroît que le problème psychiatrique est non 

seulement la manifestation de l’incapacité de la personne à satisfaire ses besoins, mais 

qu’aussi irrationnel ou inadéquat que nous puissions trouver son comportement, celui-ci à un 

sens pour la personne. Son comportement reflète en réalité, sa capacité de faire dans une 

situation inconfortable, voire misérable. Ce comportement ne reflète rien d’autre que sa 

tentative de résoudre sa variante particulière du même problème fondamental affectant tous 

les patients psychiatriques : l’incapacité à satisfaire ses besoins. "En définitive, au travers des 

efforts inefficaces qu’ils déploient pour tenter de satisfaire leurs besoins, quelque soit le 

comportement qu’ils choisissent, tous les patients ont une caractéristique en commun : ils 

nient la réalité du monde qui les entoure" (Page 6, traduction libre)
 5. 

La question qui suit logiquement  ce constat est la suivante : qu’est-ce qui peut bien pousser 

ou contribuer à ce qu’une personne en arrive à nier la réalité? Selon Glasser, quand une 

personne éprouve des difficultés à satisfaire ses besoins fondamentaux d’une manière 

réaliste, elle tentera de les satisfaire (de manière inefficace) en ayant recours à des moyens 

moins réalistes. 

La capacité à satisfaire nos besoins fondamentaux n’est pas une aptitude innée. C’est une 

aptitude qui doit s’apprendre, de préférence au cours de notre petite enfance. 

4 & 5
 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York 



17 

L’aptitude à satisfaire nos besoins doit débuter dans notre petite enfance, et continuer tout au 

long de notre vie. Si nous échouons dans cet apprentissage, nous allons inévitablement 

souffrir, et cette souffrance nous poussera peu ou prou à utiliser des moyens peu réalistes 

pour satisfaire nos besoins. Une personne qui en tant qu'enfant n’apprend pas à aimer et à 

recevoir de l’amour peut passer le reste de sa vie à essayer d’aimer sans succès. 

Si nous n’apprenons pas à satisfaire nos besoins, nous en souffrirons toute notre vie ; plus 

nous apprenons jeune et pleinement, plus notre vie sera satisfaisante. 

Cependant, même si nous apprenons à un jeune âge à satisfaire nos besoins plus ou moins 

bien, nous ne restons pas forcément capables de ce faire tout au long de notre vie. De temps 

en temps dans nos vies à tous, le monde dans lequel nous vivons et nos situations spécifiques 

changent, ce qui nous confronte à la nécessité de réapprendre à satisfaire nos besoins, dans 

des conditions et parfois face à des adversités très différentes. Mais que nous apprenions à les 

satisfaire lorsque nous sommes jeunes ou plus tard, il importe que nous restions impliqués 

avec un entourage. Cet entourage se compose au départ de notre mère et de notre père. Plus 

tard, il se compose de nos amis, nos professeurs, nos enfants, et enfin nos petits-enfants. 

Quoiqu’il en soit, il doit toujours subsister quelqu’un avec qui nous sommes intimement lié. 

Si à un quelconque moment de notre vie ce lien est brisé, très rapidement nous deviendrons 

incapables de satisfaire nos besoins. On peut dire ainsi que toutes les personnes qui ont un 

problème psychiatrique sérieux sont à ce moment là dépourvu d’un lien adéquat avec 

quelqu’un d’autre- et étant dépourvu de ce lien, ils sont incapables de satisfaire leurs besoins. 

 La responsabilité 

La responsabilité, un concept central en Reality Therapy, est définie par le Dr. Glasser 

comme étant "la capacité à satisfaire nos besoins, et à le faire d’une manière qui ne prive 

pas les autres de leur prérogative à satisfaire les leurs" (Page 15, traduction libre)
 6. 

Une personne responsable est de surcroît une personne qui fait des choses qui lui donnent un 

sentiment d’estime de soi, ainsi qu’un sentiment qu’elle a de la valeur aux yeux des autres. 

Elle se sent motivée à faire des efforts et parfois même à endurer quelques privations pour se 

forger son estime de soi. Quand un homme responsable s’engage à accomplir quelque chose 

pour nous, il va s’empresser de l’accomplir d’une part pour nous, mais aussi pour lui-même, 

de façon à nourrir son estime de soi. Une personne irresponsable accomplira ou non la tâche 

en question en fonction de comment il se sent, l’effort qu’il doit produire, et/ou du bénéfice 

qu’il perçoit pouvoir en retirer pour lui-même. Il n’obtient ni notre respect, ni le sien, et tôt 

ou tard il souffrira ou amènera d’autres personnes à souffrir. 

L’acquisition de la responsabilité est une chose compliquée, le souci de toute une vie. Bien 

que nous soyons habités par les mêmes besoins toute notre vie durant, des besoins qui s’ils 

restent non satisfaits nous amèneront à souffrir, nous ne sommes pas naturellement habilités à 

les satisfaire. 

6
 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York 



18 

Si la capacité à satisfaire ses besoins faisait autant partie de l’homme que les besoins qui 

l’habitent, il n’y aurait pas de problèmes psychiatriques. C’est une capacité qui doit être 

apprise et cultivée. 

Selon Glasser, la psychiatrie n’est pas directement concernée par ceux qui ont appris à mener 

des vies responsables. La psychiatrie est par contre concernée par ceux qui n’ont pas appris, 

ou qui ont perdu cette capacité – ceux qui remplissent nos hôpitaux psychiatriques et nos 

prisons, ainsi que ceux qui viennent nous voir dans nos cabinets. Ces personnes, Glasser y 

réfère comme représentant des personnes irresponsables. Il dit "nous entendons par 

« irresponsable » une personne qui, pour tenter de satisfaire ses besoins, adopte un 

comportement inadéquat et/ou irréaliste" (Page 16, traduction libre)
 7. 

En résumé, le Dr. Glasser affirme que notre santé psychologique découle de notre capacité à 

être responsable, une aptitude qui s’apprend à travers des liens étroits que nous entretenons 

avec d’autres êtres responsables, de préférence des parents aimants capables de nous donner 

de l’amour, de nous inculquer de la discipline, et de se montrer suffisamment intelligents, 

pour nous accorder la liberté dont nous avons besoin pour expérimenter notre responsabilité 

nouvellement acquise, dès que nous nous montrons prêts à le faire. C’est par rapport au 

scénario « de préférence » indiqué ci-dessus, que le Dr. Glasser définit la psychothérapie 

comme "représentant l’apprentissage particulier qu’une personne peut tenter, dans le but 

d’accomplir en un laps de temps relativement court et intense, ce qui normalement aurait dû 

s’accomplir durant la période ou l’enfant devient adulte". (Page 24, traduction libre)
 8. 

c) Sa méthode d’intervention 

 Les 3 phases de la Reality Therapy 

La méthode d’intervention que préconise le Dr. Glasser et qui fonde la philosophie spécifique 

au processus qui régit la Reality Therapy comprend trois phases distinctes, phases qui restent 

néanmoins intimement interconnectées : 

1) En 1
er

 lieu, il y a l’implication du psychothérapeute ; celui-ci doit réussir à devenir 

tellement impliqué avec le patient, que ce dernier pourra commencer à faire face à la 

réalité. C’est ce lien important qui donnera au patient « les armes » dont il aura besoin 

pour progressivement se rendre compte du coté irréaliste de ses comportements. 

2) En 2
ème

 lieu, le psychothérapeute devra rejeter les comportements irréalistes de son 

patient. 

3) Dans la 3
ème

 et dernière phase, nécessaire à des degrés variables selon les patients, le 

psychothérapeute devra s’appliquer à accompagner son patient, de façon à ce que ce 

dernier découvre de meilleures manières pour satisfaire ses besoins, ceci en fonction d’un 

cadre de réalité clairement appréhendé. 

Selon le Dr. Glasser, la phase la plus difficile de la méthode qu’il préconise est sans nul 

doute la 1
ère

, celle au cours de laquelle il s’agit d’établir le lien interpersonnel étroit dont le 

patient a si désespérément besoin, mais qu’il n’a pas au préalable réussi à établir ou maintenir 

au moment où il vient consulter. 

7 & 8
 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York 



19 

A moins que n’existe ce lien indispensable, entre le psychothérapeute obligatoirement 

responsable et le patient irresponsable, il ne peut y avoir de psychothérapie. Les principes 

fondateurs de la Reality Therapy sont élaborés de façon à établir l’implication nécessaire, soit 

une relation interpersonnelle humaine et totalement honnête,  telle que  pour la toute 1
ère

 fois 

de sa vie, le patient réalise que quelqu’un s’intéresse à lui non seulement en l’acceptant 

complètement, mais aussi en étant disposé à l’aider de façon à ce qu'il puisse mieux satisfaire 

ses besoins dans la vraie vie. 

La question qui se pose bien évidemment est la suivante : comment convient-il que le 

psychothérapeute s’y prenne pour établir ce lien interpersonnel si déterminant, avec les 

meilleures chances de réussite ? 

 Les 4 qualités particulièrement indiquées pour un praticien de Reality Therapy 

Le Dr. Glasser admet qu’il est particulièrement difficile de cerner les divers éléments 

pouvant contribuer à une réussite à ce niveau. Il suggère néanmoins que si le 

psychothérapeute réussit à faire preuve d’un certain nombre de qualités humaines, ses 

chances de réussite seront plus grandes. En ce sens, il conçoit les 4 qualités décrites ci-

dessous, comme étant particulièrement indiquées pour toute personne voulant être un 

« Reality Therapist » : 

1) Le thérapeute doit être une personne très responsable – aguerrie, intéressée, humaine et 

sensible. Il doit être capable de satisfaire ses propres besoins et être disposé à parler de 

ses propres combats – de façon à ce que le patient puisse se rendre compte qu’il est tout à 

fait possible de se comporter de manière responsable, même si c’est parfois difficile. 

2) Le thérapeute doit  toujours être fort, jamais expédient. Il doit être capable de résister aux 

demandes que lui adressent ses patients pour obtenir sa sympathie, des sédatifs, etc. Il 

doit savoir résister à la tentation qui consisterait, à faire entendre à son patient que ses 

comportements irréalistes seraient justifiés de quelque manière que ce soit, ceci même 

face à d’éventuelles menaces et/ou aux diverses implorations que ce dernier pourrait être 

tenté de lui adresser. Il doit pouvoir montrer qu’il ne sera jamais disposé à admettre le 

bien-fondé d’un acte irresponsable de la part de son patient, et de surcroît il doit être 

disposé à voir son patient souffrir s’il estime que cela va l’aider à devenir plus 

responsable. Par conséquent, pour pratiquer  'la Reality Therapy', nous avons besoin de 

beaucoup de force : non seulement de celle nécessaire pour satisfaire nos propres besoins, 

mais également de celle  nécessaire pour résister face aux patients qui tenteront de nous 

faire admettre que leur irresponsabilité est justifiée, tenant compte de leurs circonstances 

particulières. Nous devons être prêts à renvoyer nos patients à la réalité à laquelle ils ne 

peuvent échapper, quels que soient leurs efforts pour ce faire. 

3) Le thérapeute doit avoir une connaissance et une fine compréhension de ce que peut vivre 

une personne qui se trouve isolée ou différente, du fait de ne pouvoir satisfaire ses 

besoins d’une manière adéquate. Les patients, reconnaissant une personne qui accepte, 

qui comprend et qui en même temps ne se montre pas décontenancée face à leurs 

difficultés, auront tendance à rapidement vouloir établir le lien interpersonnel étroit dont 

ils ont tellement besoin. 



20 

4) En dernier lieu, le thérapeute doit être capable de devenir émotionnellement impliqué 

avec chaque patient. Jusqu’à un certain point, il doit être affecté par le patient et ses 

problèmes et même souffrir avec lui. Le thérapeute qui peut travailler avec des personnes  

irresponsables et ne pas être affecté par leurs souffrances, ne pourra jamais suffisamment 

s’impliquer pour réussir à conduire une thérapie (Glasser, (1965)
 9

. 

Au cours de la 2
ème

 phase du processus, l’essentiel pour le thérapeute est de confronter son 

patient aux conséquences de ses comportements irresponsables. Il s’agit de faire en sorte que 

le patient ne puisse plus éviter de faire face à ce qu’il fait et d’en prendre l’entière 

responsabilité. Ainsi confronté par son thérapeute, le patient n’a plus l’occasion de  trouver la 

moindre excuse pour ses comportements irréalistes. Le patient se trouve finalement face à 

quelqu’un qui le considère assez, pour rejeter les comportements qui ne lui seront pas utiles à 

la satisfaction de ses besoins. 

A ce stade du processus de Reality Therapy, nous sommes bien plus concernés par les 

comportements que par les attitudes. Une fois que nous sommes impliqués avec le patient, 

nous commençons à pointer les aspects irréalistes de son comportement. Si un patient 

souhaite affirmer que sa conception de la réalité est adéquate, nous devons bien-sûr être prêts 

à entendre ses opinions, mais nous ne devons pas omettre de lui signifier que nous nous 

sentons davantage concernés par son comportement que par son attitude. 

Au fur et à mesure que nous glissons dans la 3
ème

 phase du processus, celle dans laquelle 

nous nous efforçons de contribuer à quelque chose susceptible d’aider nos patients à mieux 

satisfaire leurs besoins, nous nous trouvons de plus en plus régulièrement appelés à 

confronter nos patients à la question suivante : comment cette action vous aidera-t-elle à 

satisfaire vos objectifs ? 

 Toujours établir le lien entre un comportement et son utilité pour contribuer à 

satisfaire les besoins fondamentaux 

Dans cette 3
ème

 phase, nous nous intéressons à, et nous parlons volontiers de tous les aspects 

de la vie actuelle du patient. Tout en reliant ces discussions autant que possible à son 

comportement, nous évoquons ses intérêts, ses espoirs, ses peurs, ses opinions, et en 

particulier ses valeurs. Nous lui demandons de partager ses points de vue sur ce qui est juste 

et ce qui est mal. Nous nous intéressons à lui en tant que personne ayant un grand potentiel, 

et pas seulement en tant que patient ayant des difficultés à résoudre. 

Nous nous efforçons à l’ouvrir à la vie, à parler de nouveaux horizons, à examiner l’étendue 

de ses intérêts, à le rendre conscient de la vie au-delà de ses difficultés. Quoi que ce soit dont 

deux personnes puissent parler ensemble apporte de l’eau au moulin pour le processus 

thérapeutique : la politique, le théâtre, les livres, les films, le sport, les finances, la santé, le 

mariage, le sexe et la religion, sont tous des sujets potentiels. Les sessions qui ne portent pas 

directement sur les difficultés du patient ne représentent pas du temps perdu, pour autant 

qu’elles relient le patient à son appartenance au monde et à sa possibilité d’y faire face. 

9
 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York 



21 

Lorsque les valeurs, les normes de comportement et la responsabilité sont en arrière plan, 

toute discussion/conversation est pertinente. Inversement, insister sur la nécessité d’être 

responsable de façon artificielle, sans référence à un contenu palpable, est tout à fait inutile. 

Au fur et à mesure que le patient prend de plus en plus la responsabilité de ses 

comportements et parvient à satisfaire ses besoins, nous nous intéressons davantage à ses 

projets. Nous lui demandons comment il entrevoit son avenir, s’il a un objectif, et s’il en a 

un, comment il envisage pouvoir le réaliser. La thérapie arrive à son terme pour un patient 

lorsque ses comportements s’avèrent responsables de façon de plus en plus constante, 

lorsqu’il se sent capable d’aimer et de recevoir de l’amour et lorsque l’estime de lui-même 

est confirmée par celle que lui témoigne son entourage. 

d) Ses dégagements métacognitifs 

En parcourant les divers récits de cas cliniques dont nous fait part le Dr. Glasser (1965), 

quelques unes de ses réflexions ont retenu notre attention plus particulièrement, notamment : 

 Réflexions autour du cas de Rob (1965 : page. 44) 
10

 

(Rob, 19 ans, vient consulter le Dr. Glasser parce qu’il est en échec scolaire, se sent 

déprimé, se plaignant amèrement que sa situation à la maison est des plus déplorables) 

Nos conversations ne touchaient à rien de dramatique. C’étaient des discussions 

candides entre deux personnes, l’une ayant des problèmes à résoudre parce qu’il était 

irresponsable, l’autre étant une personne responsable intéressée à l’aider à résoudre ses 

problèmes. Au cours de ces discussions, je lui ai parlé de mes premières années à 

l’université, ce que je faisais, où j’avais échoué, où j’avais réussi, et ce que j’avais appris 

au cours de ce processus. Je ne me mettais pas dans ses souliers et je ne me montrais pas 

condescendant. Je lui disais tout simplement, le plus honnêtement possible, ce qui m’était 

arrivé et comment j’étais arrivé où j’étais. Il était intéressé et apprécia mon ouverture et 

mon partage chaleureux. Le degré d’implication augmenta et au fur et à mesure qu’il 

augmentait, je me mis à lire ses dissertations, à parler de ses devoirs, et à passer en 

revue ses examens. J’ai également suggéré qu’il essaye de voir son beau-père, qu’il 

apprenne à le connaître et à comprendre son point de vue, en appréciant les problèmes 

auxquels il devait faire face, ayant à prendre en charge une famille avec deux beaux-fils 

jaloux. Selon ma suggestion, il réussit à parler à son beau-père, ce qui l’amena à le 

percevoir autrement. Ils sont depuis devenus très proches. Au fur et à mesure que sa vie 

s’est améliorée, je réussis à lui démontrer que ce qui contribuait aux changements que 

nous pouvions tous deux percevoir, c’était une série bien précise d’actes qu’il avait 

posés. 

 

10
 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York 

 

 

 



22 

 Réflexions autour du cas de Margaret (1965 : page. 42) 
11

 

Ce fut difficile pour elle de me dire « Je suis la même mais différente. Je n’ai eu aucune prise 

de conscience importante ». (Elle avait été en thérapie traditionnelle à la recherche de ces 

prises de conscience depuis deux ans quand elle est venue me voir). 

« Il me semble que nous avons très peu parlé de ce qui était important, mais maintenant je me 

sens bien mieux, et il y a beaucoup de choses que je ne pouvais pas faire que je peux 

maintenant faire très bien. ». Elle m’a demandé si je savais ce qui était en train de se passer. 

Je lui ai dit que nous avions en fait parlé de ce qui était réellement important, que j’avais 

toujours mis en évidence la réalité, et que je n’avais jamais accepté son irrationalité, sa 

promiscuité, ou sa dépression comme représentant des façons « excusables » de faire face au 

monde. Plutôt que de chercher à savoir pourquoi elle était comme elle était, je m’étais 

assuré qu’elle sache (le pourquoi) de ce qu’elle faisait. Margaret fut motivée pour changer 

parce que rien de dramatique n’avait été dégagé de son subconscient, parce que son 

comportement irresponsable passé avait été laissé tranquille, et parce que ses crises de 

dépression et ses passages à l’acte n’avaient pas été excessivement discutés. Les sujets qui 

d’habitude se trouvent en avant plan en thérapie ordinaire avaient été secondaires en Reality 

Therapy. 

Ce qui avait été mis en avant dans notre travail c’était son comportement quotidien, ce 

qu’elle faisait plutôt que ce qu’elle sentait. Nous nous sommes intéressés à savoir si elle 

pouvait mieux faire. Et parce que j’ai refusé de changer mon approche lorsqu’elle m’a 

confié son passé douteux et parlé du coté erratique de sa vie actuelle, elle a réussi à établir 

un lien interpersonnel important avec moi. Elle s’est rendu compte que pour une fois dans sa 

vie, elle se trouvait en présence de quelqu’un qui s’attendait sérieusement à ce qu’elle se 

comporte mieux, et qui au risque de la contrarier, n’avait pas peur de lui faire connaître ses 

attentes. Même si elle disait « rien ne s’était vraiment passé » nous savions tous les deux que 

« tout » était ce qui était arrivé. C’était ce « tout » - l’implication, la confrontation avec la 

réalité, l’apprentissage de meilleures façons de faire – qu'il lui était difficile de mettre en 

mots, mais c’est ce « tout » qui est la thérapie. 

 Réflexions autour du cas de Maria (1965 : page. 100) 
12

 

Le cas de Maria illustre le fait que la clé de l’implication (établissement d’un lien 

interpersonnel important) n’est ni de renoncer ni de pousser trop fort. Aussi seule et isolée 

qu’une fille puisse être, si le thérapeute adhère au présent et évoque la possibilité d’un 

futur plein d’espoir, et, dans des cas comme celui de Maria, s’il réussit rapidement à faire 

en sorte que l’implication initiale qu’elle établit se prolonge en une série d’implications, de 

grands changements peuvent advenir. Dans le cas de Maria, l’utilité d’une thérapie de 

groupe s’est avérée primordiale, car c’est là qu’elle a réussi à acquérir de la force au 

travers des liens qu’elle a forgés avec les filles plus responsables. Elle est ainsi parvenue à 

voir comment elle pouvait émuler leurs comportements plus responsables. Notre 

persévérance a assurément contribué à ce que Maria, peut-être pour la 1
ère

 fois de sa vie, 

devienne capable de satisfaire ses besoins. 

11 & 12
 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York 



23 

 Réflexions autour du cas de Sharon (1965 : page. 113) 
13

 

L’on pourrait croire que le fait de menacer Sharon serait le pire moyen de débuter une 

thérapie, parce que notre relation, ténue comme elle se trouvait déjà être, loin de s’en 

trouver renforcée, ne pouvait que s’en trouver fragilisée. 

En fait, Sharon était à la recherche de quelqu’un qui se serait intéressé à elle de façon 

réellement authentique, capable d’être suffisamment costaud pour ne pas renier ses dires. En 

même temps, elle pouvait ressentir ce que cela me coûtait de la menacer. Si par contre la 

menace avait été proférée à partir du sentiment « maintenant je vais lui montrer … », sans 

doute serait-elle encore dans le centre de discipline. Mais elle m’a en fait bien compris, 

comme elle m’avait compris lors de notre 1
ère

 entrevue. Ce qui c’est passé ici démontre ce 

qui est  crucial en thérapie : les patients veulent que vous corrigiez leurs comportements 

irresponsables ; ils veulent cependant que vous le fassiez dans un véritable esprit d’aide, et 

non pas pour obtenir la satisfaction d’avoir gagné dans une lutte de pouvoir. C’est ce type de 

considération qui mène à l’implication. Si Sharon n’avait pu sentir que j’étais vraiment 

intéressé, jamais elle n'aurait  laissé tomber sa garde. 

 Réflexions autour du cas de Aaron (1965 : page. 170) 
14

 

(Aaron était le fils de 11 ans (très intelligent) d’une mère (divorcée), hyper intellectuelle, qui 

travaillait en tant que mathématicienne dans un laboratoire aéronautique, et d’un père qui 

travaillait dans une autre partie du pays et qui n’avait pas de contact avec lui). 

Quant Aaron est arrivé le matin suivant, je l’ai pris dans mon cabinet comme d’habitude. En 

lui disant de s’asseoir et d’écouter, j’ai expliqué que je n’étais pas intéressé dans quoi que ce 

soit qu’il pourrait avoir envie de me dire, mais seulement qu’il m’écoute ce matin. Il a 

rouspété et a essayé de s’en aller, mais je l’ai retenu et forcé à me faire face. Je lui ai dit de 

se taire et pour une fois dans sa vie d’écouter ce que quelqu’un avait à lui dire. Je l’ai 

informé que les jeux étaient terminés et que nous nous assiérions pour parler de manière 

adulte, ou que si nous marchions, nous marcherions comme des adultes. Je lui ai fait savoir 

très clairement que je ne tolérerais pas de fugues. Il devrait être courtois et essayer de 

converser avec moi quand je lui parlais. Il devrait me parler de tout ce qu’il faisait, et je 

l’aiderais à décider si c’était juste ou mauvais. 

Je voulais savoir ce qu’il faisait à l’école et à la maison, et ce qu’il pouvait faire qui serait 

une amélioration. Quand je lui ai dit franchement qu’il était l’enfant le plus misérable et 

désagréable que j’avais jamais rencontré, il fut très surpris. Il pensait que tous les 

thérapeutes devaient automatiquement aimer leurs patients. Je lui ai dit que s’il restait en 

thérapie il allait devoir changer, parce que ni moi ni qui que ce soit d’autre pourrait se 

soucier de lui, s’il restait comme il était maintenant. 

………………………………………………………………………………………………. 

Ce qui se passa ensuite fut particulièrement spectaculaire. Premièrement, il devint aimable, 

prenant soin de me parler courtoisement. Il semblait prendre plaisir à se retrouver avec moi, 

et à ma surprise je commençais à me réjouir de le retrouver. 

13 & 14
 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York 



24 

 

Rapidement Aaron et moi sommes devenus plus impliqués. En le critiquant pour toutes ses 

anciennes faiblesses, et en lui faisant des compliments quant il se comportait 

convenablement, je me mettais en travers de son chemin chaque fois qu’il essayait de 

reprendre ses vieilles habitudes. 

En environ six semaines, il se mit à changer de façon remarquable. J’appris par son école 

que ses résultats scolaires étaient maintenant parmi les meilleurs de sa classe et que son 

comportement était maintenant jugé excellent. 

 Réflexions autour du cas de Jim (1965 : page. 184) 
15

 

(Jim, un ingénieur en électronique particulièrement intelligent, est venu me voir car il était 

déprimé. Ayant un bon travail, une femme et deux enfants qu’il aimait, il sentait qu’il ne 

pouvait faire face à un jour de plus. Les choses lui paraissaient à peine réelles et chaque 

mouvement requérait un effort ; il voulait juste arrêter complètement de fonctionner. 

L’épisode commenté ci-dessous intervient alors que sa femme vient de le quitter) 

Maintenant, en plus de devoir vivre seul, son entreprise lui attribua un nouveau projet pour 

lequel il aurait l’entière responsabilité. Dans le passé, son équipe le soutenait lorsqu’il 

devenait dépressif, mais dans cette situation cette béquille lui était ôtée. Les choses lui 

parurent bientôt si noires que je commençais à craindre qu’il s’ôterait la vie. Heureusement, 

nous avons pu nous appuyer sur l’expérience (vécue ensemble) de son précédent épisode 

dépressif, ce qui nous avait donné l’occasion de rendre encore plus dense, l’implication 

interpersonnelle déjà établie et cultivée sur une période de cinq mois. Grâce à ce lien 

profond, j’ai pu me permettre d’être dur avec lui alors qu’il s’enfonçait dans cette nouvelle 

dépression. Je lui ai dit d’arrêter d’avoir pitié de lui-même et d’aller pécher, de sortir avec 

des filles, et de travailler volontairement les week-ends pour compenser sa lenteur en 

semaine. 

 

Lui avoir suggéré qu'il était redevable à son entreprise à cause de son inefficacité, a fait 

mouche. Il reconnaissait ses déficiences, mais la possibilité qu’il puisse faire quelque chose 

pour y pallier ne lui était jamais venue à l’esprit. J’ai continué à l’asséner de remontrances 

en lui suggérant que par sa dépression il s’octroyait une excuse qui lui permettait de se 

soutirer à sa responsabilité. Le premier signe encourageant est advenu lorsqu’il commença 

à répondre à ma pression avec de la colère. J’accentuais encore ma pression ce qui le 

mettait encore plus en colère, puis à mesure que sa colère commença à s’estomper, sa 

dépression aussi. 

 

15
 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York 

 



25 

e) Notre appréciation des facteurs considérés par Glasser comme étant 

déterminants pour que se produise un changement psychothérapeutique 

En nous appuyant sur le triptyque conceptuel des praticiens de Reality Therapy tel que 

résumé en 1ère partie de cette section par William Glasser, et en analysant les métacognitions 

qu’il nous livre en rapport avec les études de cas référencées ci-dessus, nous dégageons 6 

facteurs qui à notre avis, sont à ses yeux déterminants pour que se produise un changement 

psychothérapeutique, soit : 

1) L’implication relationnelle Thérapeute-Patient : un lien interpersonnel important doit 

s’établir entre le thérapeute et son patient : Le thérapeute doit être une personne 

responsable, aguerrie, sensible et capable de s’impliquer émotionnellement avec son 

patient, alors que le patient de son coté doit peu à peu reconnaître en son thérapeute 

quelqu’un qui le perçoit comme étant un être important à ses yeux, quelqu’un qui 

s’engage à être présent pour lui, et à ne pas le laisser tomber. 

2) L’état irresponsable et/ou irréaliste du Patient : le patient est dans un état 

irresponsable car les actions qu’il entreprend pour tenter de satisfaire ses besoins 

essentiels sont inefficaces et/ou irréalistes, et le font souffrir. L’angoisse inévitablement 

associée à son incapacité à satisfaire ses besoins de façon adéquate le pousse à nier la 

réalité qui l’entoure et à adopter des comportements qui ne font qu’accentuer son trouble, 

en le maintenant dans un état irresponsable. 

L’état irresponsable dans lequel se trouve presqu’inévitablement toute personne qui 

consulte est provoquée en 1
er

 lieu par le fait qu’elle n’a pas ou a perdu l’implication 

relationnelle minimum dont elle a désespérément besoin pour se « construire de manière 

responsable ». 

3) L’état responsable et/ou authentique du Thérapeute : Le thérapeute doit être 

profondément impliqué dans la relation qu’il entretient avec son patient. Il ne joue pas la 

comédie. Il communique ce qu’il vit réellement (il fait preuve de transparence  dans la 

relation) ; il s’évertue à adopter une manière d’être en relation avec son patient qui soit 

pleinement en accord ave la personne qu’il est, ses valeurs et ses convictions profondes. 

Il doit être capable de satisfaire ses propres besoins. Il doit de surcroît être prêt à parler de 

ses propres combats de façon à ce que son patient puisse voir qu’agir de manière 

responsable est possible bien que parfois difficile. 

4) L’engagement du Thérapeute à dénoncer les comportements irresponsables et/ou 

irréalistes du Patient : Au début de la thérapie le thérapeute se doit d’accepter son 

patient (dans ce qu’il vit) sans désapprobation, et en dépit d’éventuels comportements 

aberrants (comportements qu’il perçoit comme ayant un sens pour la personne en détresse 

qui vient le consulter). Cependant, au fur et à mesure que l’implication relationnelle 

thérapeute-patient s’établit et se renforce, il importe que le thérapeute ose dénoncer, avec 

fermeté et sans jamais vaciller, les comportements adoptés ou envisagés par son patient 

qui ne lui permettent pas de commencer à satisfaire ses besoins de manière plus adéquate. 



26 

L’enjeu clé dans ce processus, consistant à dénoncer les comportements irresponsables 

e/ou irréalistes du patient, est de lui permettre de mieux se confronter à la réalité du 

monde. Ce n’est qu’à cette condition qu’il peut espérer commencer à entrevoir et à 

adopter des comportements qui lui permettront de mieux satisfaire ses besoins essentiels. 

5) L’engagement du Thérapeute à exiger de son Patient que ce dernier fasse preuve de 

comportements responsables et réalistes ; l’engagement du Thérapeute à cadrer 

et/ou à soutenir les efforts dont son Patient fait preuve pour progresser en ce sens : 

Etre un thérapeute efficace requiert de la force. Le thérapeute doit être capable de ne pas 

céder face aux inévitables demandes de sympathie que lui adressera son patient, 

demandes qui ont pour but de l’induire à fermer les yeux sur ou de quelque manière que 

ce soit d’adjuger une légitimité à ses comportements irresponsables ou irréalistes. Au lieu 

de céder de la sorte, il importe que le thérapeute se montre intransigeant face aux 

comportements que son patient envisage ou choisit d’adopter. 

S’ils ne contribuent en rien à aider son patient à mieux satisfaire ses besoins, il importe 

que le thérapeute les dénonce comme tels. S’ils vont dans le bon sens, il importe que le 

thérapeute accompagne son patient au plus près de façon à l’aider à les mettre en œuvre. 

Il importe que le thérapeute aide son patient à formuler des objectifs, des stratégies et tout 

système de soutien qui pourraient s’avérer utiles à lui permettre de mieux satisfaire ses 

besoins essentiels. 

6) La capacité du Patient à percevoir chez le thérapeute l’engagement responsabilisant 

dont ce dernier fait preuve à son égard : le patient doit pouvoir percevoir/ressentir, au 

moins à un degré minimal, l’engagement responsabilisant que lui communique son 

thérapeute. Le patient a besoin que son thérapeute ne soit pas dupe des comportements 

irresponsables qu’il adopte de manière à nier la réalité du monde dans lequel il vit. Il 

souhaite en fait que son thérapeute dénonce ses comportements irresponsables et l’aide à 

les corriger. Il a besoin cependant que cette dénonciation se fasse dans un véritable  esprit 

d’aide et de considération pour la personne qu’il a le potentiel de devenir. Si le patient 

n’a pas le moyen de repérer ce niveau de considération porté à son égard de la part de son 

thérapeute, il n’y aura pas de possibilité pour lui d’établir le lien interpersonnel suffisant 

et essentiel au déclenchement éventuel d’un mouvement psychothérapeutique important. 

 

 

 

 

 

 

 



27 

CHAPITRE IV B – La Psychanalyse Interpersonnelle 

Harry Stack Sullivan / Frieda Fromm-Reichmann 

(Torey Hayden et Erich Fromm commentant les études de cas) 

Nous plaçons Frieda Fromm-Reichmann (1890-1957) en porte-parole des idées d’un courant de 

pensée psychanalytique majeur, connu  sous le nom de Psychanalyse Interpersonnelle et/ou de 

courant culturaliste (voir même Néo-Freudien). Nous ferons néanmoins aussi référence à son 

maître, Harry Stack Sullivan (1892-1949), généralement reconnu comme le plus grand 

inspirateur de cette mouvance, mais malheureusement quelque peu opaque dans ses écrits. Nous 

soulignons au passage que bien que l’ouvrage majeur de Fromm-Reichmann s’intitule Principes 

de Psychothérapie Intensive, celle-ci précise que ce qu’elle entend par psychothérapie intensive 

relève bel et bien d’une approche d’orientation psychanalytique. Le triptyque décrit ci-dessous 

reprend de façon condensée les idées clés exprimées dans cet ouvrage (Fromm-Reichmann (1999)
 1
. 

a) Sa conception de l’homme 

 La personne se constitue par et à travers l’autre 

La pensée interpersonnelle se fonde autour de l’idée que dans la vie d’une personne, toute 

pensée, tout contenu psychique, ne prend son sens que dans une dimension de relation à l’autre. 

Selon Harry Stack Sullivan, le père fondateur de ce courant de pensée, un enfant ne commence à 

exister en tant que petite personne qu’à partir du moment où il commence à interagir avec les 

être humains significatifs de son entourage. Il pense même que la personnalité que l’enfant 

acquiert peu à peu est presque entièrement le produit de ses interactions avec les autres. Cet 

enfant qui grandit, dans sa quête pour s’assurer un sentiment de sécurité, tend à cultiver les traits 

de caractère qui entraînent l’approbation de son entourage, et à occulter ou à tenter de censurer 

ceux qui entraînent une désapprobation. Au bout du compte, la personne se construira une 

identité largement fondée sur l’appréciation qu’elle se sera faite des approbations / 

désapprobations prodiguées par les êtres significatifs de son entourage. 

Étant donné que les relations interpersonnelles ne sont que très rarement limpides et simples, il 

arrive à tout le monde de souffrir de difficultés émotionnelles à un moment ou un autre de son 

existence. Ordinairement, chez la plupart des gens, ces difficultés ne sont que passagères. En 

interagissant les unes avec les autres, en s’exprimant et en communiquant, les personnes arrivent 

à les résoudre tant bien que mal. Il arrive cependant que chez certaines personnes ces difficultés 

soient plus intenses et qu’elles durent plus longtemps. Il arrive aussi que certaines personnes 

tombent dans une ornière dont elles n’arrivent pas à se dégager. On dit alors qu’elles souffrent de 

troubles psychiques, ou qu’elles sont tombées dans une impasse psychique. 

En fin de compte, la différence entre une personne dite normale et une autre considérée comme 

souffrant de troubles psychiques tient essentiellement au degré d’intensité des difficultés 

émotionnelles auxquelles cette personne se trouve confrontée. 

1 
Fromm-Reichmann (1999), Principes de Psychothérapie Intensive, Erés, Ramonville Saint Agne 



28 

Pour Sullivan, si le trouble psychique s’exprime au travers de toutes sortes de symptômes 

(dépression, maux de tête, etc. ...), il s’exprime en plus d’une manière ou d’une autre dans la 

relation avec les autres. C’est cette constatation qui l’amène à affirmer que tout trouble 

psychique est avant toute chose fondamentalement interpersonnelle par nature. Selon lui, le 

trouble psychique est de fait une manifestation toujours adressée à un autre. 

 Le modèle dynamique Interpersonnel du fonctionnement mental 

Pour Freud, ce qui se trouve au cœur de ces difficultés émotionnelles trop intenses, c’est le 

conflit intrapsychique, c’est-à-dire le conflit entre les pulsions sexuelles d’une part et les interdits 

de la société d’autre part. Contrairement à ce dernier, pour qui l’attirance sexuelle de l’enfant, le 

fameux complexe d’Oedipe, était au cœur du problème, pour Sullivan et ses disciples, c’était 

plutôt le manque d’authenticité avec lequel l’enfant d’abord, puis l’adulte qu’il devenait par la 

suite, était amené à colorer ses relations interpersonnelles. 

Ainsi donc, dans la structure dynamique du fonctionnement mental telle que Freud la concevait, 

l’origine du trouble psychique pouvait se schématiser comme suit : 

Conflit intrapsychique résultant de la      Mécanismes 

confrontation à une pulsion interdite  Angoisse   de défenses 

Sullivan quant à lui concevait l’origine du trouble psychique comme se 

schématisant plutôt comme suit : 

Relation interpersonnelle        Mécanismes 

traumatisante     Angoisse   de défenses 

Selon Sullivan, sont traumatiques les relations interpersonnelles qui blessent, qui mettent l’enfant 

(et plus tard l’adulte) en danger émotionnellement, et qui font que la personne ne perçoit plus son 

interlocuteur de façon réaliste. 

Sullivan utilisait le terme distorsion parataxique pour décrire le penchant qu’avait une personne 

à déformer sa perception des autres. Une distorsion parataxique se constitue dans une situation 

interpersonnelle lorsqu’une personne se met en rapport avec une autre, non pas sur la base de ses 

attributs effectifs mais sur la base d’une personnification qui existe principalement dans son 

imaginaire. 

Bien que la distorsion parataxique soit un concept similaire à celui du transfert, elle se démarque 

de celui-ci de deux façons importantes. En premier lieu, elle a une plus grande envergure : elle se 

réfère non  seulement à la perception déformée que le patient porte sur son thérapeute, mais aussi 

à la perception déformée que le patient porte sur quelque interlocuteur que ce soit. En deuxième 

lieu, elle se constitue en fonction d’un champ plus large : non seulement par le transfert sur des 

relations actuelles, d'attitudes autrefois entretenues à l’égard de personnages du passé, mais aussi 

par la distorsion d’une réalité suscitée par les besoins interpersonnels que peut éprouver la 

personne à un moment donné. 

 



29 

 Ce qui différencie une personne perturbée émotionnellement d’une personne 

émotionnellement stable 

Pour Reichmann, il incombe au psychanalyste de ne jamais oublier que l’intensité des difficultés 

qu’une personne peut rencontrer dans sa vie, résulte de facteurs qu’au départ elle ne peut pas 

contrôler. Il ne doit jamais considérer que le fait qu’une personne ait besoin d’une relation d’aide 

pour faire face aux difficultés émotionnelles qu’elle rencontre dans son existence, constituerait 

de quelque manière que ce soit une infériorité de principe. 

Reichmann insiste sur le fait que ce qui différencie la personne perturbée émotionnellement de la 

personne émotionnellement stable, c’est le degré d’angoisse très supérieur que cette première est 

obligée d’affronter. Elle déplore l’importance que notre société attribue au paraître. Notre société 

exige généralement d’une personne de montrer qu’elle « assure », et place ainsi les personnes qui 

laissent transparaître un haut degré d’angoisse dans une position de perte de prestige ou 

d’infériorité. 

Cette situation étant, Reichmann estime capital que l’analyste garde à l’esprit, que c’est 

seulement au niveau de sa formation et de son expérience spécifique, qu’il se situe dans une 

catégorie de compétences différentes de celles de ses patients. Il importe qu’il considère qu’aux 

autres niveaux, les personnes sont toutes plus ou moins dans le même bateau, certaines ayant 

seulement à confronter plus d’angoisse que d’autres. Reichmann estime que seul l’analyste qui 

aura compris cela, sera capable d’écouter ses patients d’une façon qui pourra ouvrir à une 

réussite psychothérapeutique. 

b) Sa théorie de la santé 

 Une compréhension interpersonnelle du symptôme 

Selon l’optique de la psychanalyse interpersonnelle, on peut dire qu’une personne n’est pas 

perturbée émotionnellement dans la mesure où elle est capable de prendre conscience de ses 

relations interpersonnelles, et à partir de là les gérer de manière satisfaisante. Cette vision définit  

la Psychanalyse interpersonnelle comme la science et l’art des relations interpersonnelles. 

Selon Reichmann, nous ne pouvons comprendre la personnalité humaine qu’en termes de 

relations interpersonnelles. Il n’a pas d’autre façon, si l’on veut connaître la personnalité 

humaine, que de passer par ce qu’une personne communique à une autre, c’est-à-dire  par son 

mode de relation avec l'autre. Plus encore, les expériences mentales et émotionnelles de la 

personne, sa pensée intime et secrète, et ses processus de rêverie sont aussi à entendre comme 

des expériences interpersonnelles. 

Il ressort de cette conception  de la Psychanalyse interpersonnelle que celle-ci s’emploiera à 

étudier et à comprendre les opérations mentales, manifestes et latentes, d’une personne comme 

des processus interpersonnels. 

Aucun de ces processus ne saurait être étudié ou compris autrement qu’en termes d’échanges 

interpersonnels, d’une personne avec une autre personne. Cet échange se situe au niveau de la 

réalité, comme dans les relations manifestes, ou au niveau du fantasme, comme c’est le cas pour 

les processus de pensée et de rêverie. 



30 

Pour Reichmann, le succès d’une cure se fondait sur la notion qu’il y avait en chacun de nous 

deux aptitudes humaines d’importance capitale : la tendance à la santé et la capacité à 

développer ses potentialités - ce que d’aucuns appellent des pulsions de vie. Elle pensait que le 

travail thérapeutique consistait avant tout à dégager la voie pour donner un champ plus libre à 

ces pulsions, étant entendu que dégager la voie signifiait avant tout aider une personne à prendre 

conscience de ses processus interpersonnels. 

 La visée du processus psychanalytique* 

Si l’on part du principe que l’on ne peut être ou devenir mentalement stable que si l’on est 

conscient ou capable de devenir conscient de son vécu interpersonnel, il s’ensuit que la visée 

fondamentale de la psychanalyse est de faciliter l’accès à la conscience, du matériel qui a été 

dissocié et refoulé. 

Il s’agit donc de mettre en place un processus permettant la remémoration du matériel 

émotionnel refoulé. Ce qu’il faut savoir avant tout, c’est que ce ne sont pas les faits réels 

(douloureux et/ou particulièrement anxiogènes) de leurs vies passées que les patients en sont 

venus à oublier, mais plutôt les réactions émotionnelles qui ont accompagné ces événements ou 

qui ont été suscitées par eux. C’est donc une pathologie « d’oubli émotionnel » que la 

psychothérapie s’attachera à guérir. 

Pour amener un patient à guérir de ses oublis émotionnels, le processus psychanalytique vise à 

susciter une compréhension et un insight des facteurs historiques et dynamiques qui, tant qu’ils 

sont inconnus du patient, sont parmi les causes des troubles mentaux pour lesquels celui-ci va 

solliciter une aide psychanalytique. 

La technique employée aspire à éclairer le « drame » qui sous-tend les difficultés que le patient 

rencontre dans ses relations avec les autres. Elle se centre tout d’abord autour d’une observation 

et d’une recherche attentive et suivie, portant sur les vicissitudes de la relation patient-analyste. 

 La tâche du psychanalyste 

La tâche du psychanalyste consiste à encourager le patient à penser et à s’exprimer sur un mode 

associatif, à être à l’écoute des idées incidentes et des sensations physiques qui peuvent survenir 

au cours de l’entretien thérapeutique, et à en parler. 

Ce processus par lequel le patient verbalise tout ce qu’il sait des aspects perturbés de sa vie et des 

faits qui s’y rattachent, tend à faciliter la remémoration d’une partie de ce qui semblait 

« oublié ». Lorsque ce processus de remémoration sera engagé, il appartiendra en outre au 

psychanalyste de repérer et d’analyser minutieusement l’anxiété inhérente à un tel effort, y 

compris les résistances que le patient oppose à ces souvenirs et les dispositifs de protection qu’il 

met en œuvre à l’encontre du psychanalyste qui s’emploie à rendre un tel effort effectif.  

* Afin de clairement se démarquer d’une pratique dite psychanalytique qu’elle jugeait bien trop passive, Frieda 

Fromm-Reichmann se référait à sa pratique comme étant une pratique de Psychothérapie Intensive. Nonobstant le 

choix de ce terme pour les raisons invoquées, le type de pratique que préconise Frieda Fromm-Reichmann se situe 

néanmoins sans conteste dans une optique et une méthodologie de type psychanalytique. 



31 

Ce processus par lequel le patient verbalise tout ce qu’il sait des aspects perturbés de sa vie et des 

faits qui s’y rattachent, tend à faciliter la remémoration d’une partie de ce qui semblait 

« oublié ». Lorsque ce processus de remémoration sera engagé, il appartiendra en outre au 

psychanalyste de repérer et d’analyser minutieusement l’anxiété inhérente à un tel effort, y 

compris les résistances que le patient oppose à ces souvenirs et les dispositifs de protection qu’il 

met en œuvre à l’encontre du psychanalyste qui s’emploie à rendre un tel effort effectif.  

C’est en conséquence des expériences interpersonnelles que patient et psychanalyste vont être 

amenés à vivre en fonction de ce qui aura pu être remémoré et/ou affronté, qu’il pourra se 

produire chez le patient un mouvement thérapeutique. 

Ce mouvement thérapeutique dépendra essentiellement de deux choses. En premier lieu de 

l’insight auquel le patient pourra accéder par la relation particulière qu’il développera avec son 

psychanalyste - relation qui tournera en grande partie autour d’un travail interprétatif du patient 

sur les propos qu’il tient et que son psychanalyste cherchera sans cesse à « catalyser ». 

En second lieu de la décharge (ou de l’émergence) affective qui accompagne inévitablement la 

prise de conscience par le patient d’une dimension douloureuse de son existence, qui sera mise 

en lumière par l’échange qu’il entretient avec son psychanalyste. L’insight est important, mais 

son importance provient avant tout de la place qu’il tient dans un processus interpersonnel 

aboutissant à la récupération chez le patient, d’une capacité à éprouver longtemps anesthésiée. 

c) Sa méthode d’intervention 

 Les conditions préalables à remplir pour l’analyste 

Pour Reichmann, il y a deux conditions majeures que l’aspirant psychothérapeute doit remplir 

avant de pouvoir sérieusement envisager d’exercer le métier de psychanalyste. 

La première, c’est d’être capable d’écouter et de recueillir des informations librement fournies 

par une autre personne, sans réagir en fonction de ses propres problèmes et expériences pouvant 

revenir en mémoire à cette occasion, peut-être de façon dérangeante. Pour elle, c’est une capacité 

que peu de personnes sont capables de montrer, sans avoir au préalable suivi une formation 

spécifique d’une part, et effectué un travail psychanalytique conséquent sur elles-mêmes d’autre 

part. 

La deuxième, c’est de disposer de suffisamment de sources de satisfaction et de sécurité dans sa 

vie non professionnelle pour être prémuni contre la tentation d’utiliser ses patients pour la 

poursuite de ses propres besoins de satisfaction ou de sécurité. 

Nous considérons ces notions de satisfaction et de sécurité comme étant particulièrement 

importantes. Si, du point de vue de Reichmann, celles-ci constituent les points de repère 

nécessaires pour  évaluer l’aptitude d’une personne à exercer le métier de psychanalyste, pour 

notre part nous les voyons volontiers comme les points de repère selon lesquels un analysant 

peut évaluer les progrès qu’il a éventuellement pu accomplir au travers de son travail 

psychanalytique, ainsi que le chemin qu’il lui reste encore à parcourir. 



32 

Car si l’on y pense un peu, qu’est-ce qui amène une personne à entreprendre un travail 

psychanalytique, si ce n’est les manques qu’elle éprouve au niveau de sa satisfaction et sa 

sécurité ? 

Vu l’importance de ce sujet, il vaut la peine de citer en quelques lignes les définitions que donne 

Sullivan de ces deux notions, telles que Reichmann (1999) les restitue dans son livre Principes 

de psychothérapie intensive : 

"La satisfaction est le résultat de réalisations dans le domaine qui a trait à 

l’organisation corporelle, aux processus hormonaux, au besoin de plaisir sexuel et de 

sommeil, au souci d’éviter la faim et la solitude physique. La sécurité concerne la 

réalisation de ce qui a trait à l’équipement culturel d’une personne, le terme ‘culturel’ 

désignant tout ce qui est produit par l’homme. La sécurité signifie donc, pour une 

personne, l’accomplissement de ses désirs de prestige, c’est-à-dire : être acceptée par la 

société et la respecter en retour, aussi bien que se respecter soi-même. La sécurité 

suppose aussi que la personne soit capable d’utiliser avec succès son énergie, ses talents 

et ses facultés à des fins interpersonnelles, dans le cadre de ses intérêts" (page 31) 
2
 

 Une attitude active mais non-manipulatrice 
Reichmann fait partie des psychanalystes qui pensent qu’il n’est pas nécessaire de passer un 

temps considérable à écouter des associations libres pour être au fait de la psychopathologie du 

patient, avant de mettre en œuvre une intervention thérapeutique active. Elle ne prend pas le parti 

de croire que le rôle de l’analyste implique que celui-ci demeure imperturbable à l’écoute des 

propos du patient et qu’il doive s’en faire seulement le miroir. 

Elle voit son rôle plutôt comme celui d’un « observateur participant » à un processus spécifique 

qu’elle initie et dirige, mais qu’elle évite de prendre en charge plus qu’il n’est absolument 

nécessaire, préférant laisser le patient « prendre la main » autant que possible. Et contrairement à 

certains qui insistent sur la nécessité de rester neutre face à ce qui se passe durant la séance, elle 

pense pour sa part qu’il est important d’y participer avec des réactions sensibles spontanées, 

comme il importe de le faire dans toute relation interpersonnelle. 

Reichmann est d’autre part très sensible au problème qui peut pousser un psychanalyste mal 

assuré à considérer son patient « comme de l’argile dans les mains du créateur », c’est-à-dire le 

fantasme par lequel ce premier chercherait à modeler son patient « à sa propre image ». S’il est 

mal assuré, le psychanalyste peut être amené à fantasmer des ressemblances qui n’existent pas 

entre ses patients et lui-même. Ces fantasmes l'empêcheront  de correctement apprécier la 

personnalité de ses patients et  la spécificité des difficultés émotionnelles que ceux-ci rencontrent 

dans leur existence. 

 

2 
Fromm-Reichmann (1999), Principes de Psychothérapie Intensive, Erés, Ramonville Saint Agne 

 



33 

Pour le psychanalyste qui tombe dans ce piège, les patients sont censés accepter ou trouver les 

mêmes solutions à leurs problèmes personnels que celles qui ont été élaborées par l’analyste lui-

même, pour répondre aux nécessités de sa propre existence. Dans ce schéma, les patients ne 

trouveront bien évidemment pas l’aide dont ils auront besoin pour chercher leurs propres 

réponses. Dans d’autres cas, le psychanalyste peut attendre de ses patients qu’ils adoptent le 

même système de valeurs que le sien, sans jamais chercher à les encourager à trouver le leur et 

apprendre à le suivre de manière indépendante. 

 L’interprétation, mode d’emploi (Les propos tenus dans ce sous-titre reprennent de façon 

condensée les idées clés exprimées dans le chapitre 8 de l’ouvrage de Reichmann (1999)
 3

. 

Que faut-il interpréter ? 

L’interprétation est l’outil de référence que le psychanalyste emploie pour canaliser et 

catalyser les efforts que déploie le patient, pour retrouver le fil du matériel émotionnel 

dissocié et refoulé en lui. Au cours du processus par lequel le patient verbalise tout ce qu’il 

sait des aspects « perturbés » de sa vie et des faits qui s’y rattachent, il y aura « comme des 

trous » dans la vie que le patient met en scène par ce processus, dans ses énoncés, dans les 

modes de comportements qu’il rapporte, et également dans la relation qui caractérise son 

rapport avec son analyste. Ce sont ces trous qu’il s’agit de repérer et  de signaler au patient, 

de façon à ce que progressivement il prenne conscience qu’il existe en lui des motivations 

dissociées et des émotions refoulées, qui, à son insu, affectent son comportement, son bien 

être et sa capacité à être en relation avec les autres d’une manière pleinement satisfaisante. 

Il va sans dire que ces trous ont une signification. Une part importante du travail 

psychanalytique consistera pour le patient à prendre conscience de ces significations. La 

tâche du psychanalyste sera d’intervenir dans le processus par lequel le patient explore des 

significations possibles de son comportement dissocié, ceci pour lui donner le petit coup de 

pouce nécessaire pour persévérer lorsque cela devient plus difficile et qu’il aura tendance à se 

disperser. 

Il ne s’agit pas de faire pression pour que l’interprétation soit acceptée. L’interprétation du 

psychanalyste ne doit en aucun cas être une imposition. Au lieu de cela, c’est un processus 

par lequel le psychanalyste cherche à se montrer l’allié du patient, en participant autant qu’il 

le peut,  à l’exploration dans laquelle son patient est investi. 

Le matériel psychanalytique le plus important avec lequel patient et psychanalyste vont 

devoir travailler provient des vicissitudes même de la relation analyste-patient, sous ses 

aspects réels comme sous ses aspects déformés (le transfert, positif et négatif). Il comprend 

aussi les dispositifs de protection mis en œuvre à l’égard de l’analyste, dispositifs qui 

consistent à la fois en des défenses conscientes par rapport au processus psychanalytique 

(blocages intentionnels) et en des « résistances » inconscientes, s’opposant au psychanalyste 

et à l’efficacité du travail psychanalytique. En dernier lieu mais tout aussi important, entrent 

dans ce matériel les réactions émotionnelles du psychanalyste au patient et à ses productions 

(Contre-transfert). 

3 
Fromm-Reichmann (1999), Principes de Psychothérapie Intensive, Erés, Ramonville Saint Agne 



34 

Comment interpréter ? 

Toutes les interventions interprétatives de l’analyste doivent être imprégnées et commandées 

par le respect pour la complexité que représente pour le patient le fait de collaborer au travail 

interprétatif. L’analyste ne doit jamais se prendre pour un habile détective qui cherche à 

confondre un coupable par une manœuvre simple. Il doit plutôt donner envie au patient de 

mettre toute son ingéniosité à découvrir pour lui-même, les significations qui se cachent sous 

ses énoncés obscurs. 

Toute interprétation repérée par le patient est plus frappante pour lui, et donc davantage 

susceptible de produire un effet curatif immédiat et durable, que n’importe quelle 

interprétation proposée par l’analyste. Ce type d’approche a, par conséquent,  pour fonction 

d’aider les patients à se sentir davantage capables de prendre en main et de diriger leur propre 

vie, au lieu qu’on la dirige pour eux. Si l’analyste juge nécessaire de proposer une 

interprétation, il devra toujours le faire en veillant à ce que cette interprétation n’ait pas pour 

effet de clore le sujet en cours de discussion, mais qu’elle ouvre plutôt à une élaboration 

ultérieure. 

Si l’analyste juge nécessaire d’intervenir, il doit de préférence introduire ses remarques 

interprétatives par quelque énoncé du genre ‘Est ce que je dois entendre dans ce que vous 

dites que ...’. Il s’adresse ainsi à un coéquipier psychanalytique. Il l’invite  ainsi à 

poursuivre plus avant sa collaboration interprétative. 

Si une interprétation a été trouvée, et s’avère significative aussi bien pour le patient que pour 

l’analyste, ce dernier doit bien se garder de la considérer comme définitive, et clore ainsi le 

sujet. Il ne faut jamais oublier que la vérité psychologique qui vient d’être découverte peut 

n’être qu’une vérité partielle, et qu’il est donc du devoir de l’analyste d’être attentif aux 

modifications et aux ajouts qu’il pourra être nécessaire d’apporter à l’occasion d’un examen 

ultérieur du même thème. 

Dans l’effort au travers duquel le patient et l’analyste œuvrent à trouver des interprétations 

significatives, il ne faut jamais oublier que ce n’est pas la justesse explicative de 

l’interprétation qui est réellement capitale. Ce qui compte avant tout, c’est le fait de pouvoir 

extraire de la symptomatologie physique et/ou émotionnelle et/ou comportementale la 

signification et/ou le vécu émotionnel enfouis, refoulés ou dissociés. L’interprétation n’a 

de réelle utilité que dans la mesure où elle peut contribuer à lever le voile émotionnel 

qui s’est mis en place comme structure de protection à conséquences névrotiques. 

Nonobstant les précautions qu’il incombe à l’analyste de prendre pour formuler ses 

interprétations, il ne doit pas craindre pour autant de présenter des interprétations justes avec 

toute l’autorité d’une personne expérimentée. Ses formulations doivent être brèves, simples, 

parfaitement intelligibles, et dans l’esprit de conseils pratiques proposées par une personne - 

l’analyste -  à un autre être humain - le patient - qui a besoin d’être guidé. Se montrer 

« guide » dans ce sens n’implique pas que l’analyste indique à son patient une ligne toute 

tracée, que celui-ci n’aurait qu’à suivre, sans la moindre contestation possible. 



35 

Cela signifie plutôt, par moments, prendre la main pour se montrer participant actif 

dans une entreprise à effectuer en commun. 

La chronologie des interprétations 

Dès qu’une relation analyste-patient viable s’est établie et dès que l’analyste sait 

approximativement à qui il a affaire, il doit, en principe, être prêt à approcher ses patients par 

des mesures thérapeutiques actives. En général, il vaudra mieux attendre, pour proposer des 

interprétations et chercher des réponses interprétatives d’un patient, que celui-ci ait atteint un 

état proche d’une prise de conscience quant à l’objet de l’interprétation.  

En règle générale, les interprétations ne doivent être proposées que si, et lorsqu’elles 

couvrent toutes les données relevant du thème soumis à l’investigation interprétative, et si 

l’analyste est à peu près certain que l’interprétation à laquelle il pense est celle qu’il 

considère la plus juste et la plus productive, parmi plusieurs autres possibles. 

Ceci dit, il peut être  parfois indiqué de proposer des suggestions interprétatives 

prématurément, c’est-à-dire, avant que leur validité ne soit pleinement confirmée. L’analyste 

doit alors être prêt à courir le risque d’avoir à corriger ses suggestions ultérieurement. Dans 

l’ensemble, le fait de recourir occasionnellement à un pari mûrement réfléchi, non seulement 

ne causera aucun tort au patient, mais l’aidera plutôt. 

Bien évidemment, il ne s’agit nullement d’avoir recours à des interprétations à tort et à 

travers. Il s’agit simplement parfois de ne pas avoir peur de faire des suggestions qui ont de 

grandes chances d’être justes. Dans le cheminement analytique, l’analyste doit tenir compte 

du fait que les interprétations, qu’elles soient proposées ou sollicitées par l’analyste, ont plus 

de chances d’avoir des effets thérapeutiques favorables, si elles interviennent dans un 

moment où la relation patient-analyste est plutôt amicale, sous ses aspects réels comme sous 

ses aspects transférentiels. 

En dernier lieu mais pas de moindre importance, il est essentiel que dans les efforts qu’il fera 

pour encourager l’aboutissement émotionnel du travail interprétatif, l’analyste tienne compte 

du fait que ce travail est susceptible de libérer d’importantes poussées d’anxiété chez le 

patient. L’analyste devra en outre essayer d’évaluer dans quelle mesure le patient se trouve 

en état de faire face à un niveau accru d’anxiété, sans mobiliser de nouveaux symptômes 

graves, dans l’intervalle entre deux séances. 

d) Dégagements métacognitifs (Torey Hayden et Erich Fromm) 

En parcourant les divers récits de cas cliniques dont nous font part Torey Hayden et Erich 

Fromm, quelques-unes de leurs réflexions ont plus particulièrement retenu notre attention, dont 

notamment : 

 Réflexions autour du cas de Cassandre – (Hayden (2005), traduction libre) 
4
 

Cassandre est une petite fille de neuf ans, kidnappée puis violée par son père, retrouvée 

affamée faisant les poubelles. 

4 
Hayden T (2005), Twilight Children, Harper, New York 



36 

Quand elle est admise en clinique psychiatrique, son comportement se caractérise par des 

longs moments de mutisme en alternance avec des comportements erratiques, parfois très 

violents. Elle ne se souvient que très peu de la période cauchemardesque avec son père. De 

surcroît quand elle arrive à surmonter les blocages qui perturbent ses souvenirs, son 

entourage s’aperçoit que ce qu’elle raconte alors n’est pas toujours digne de confiance. 

 Extrait # 1 (page 163-165) 

Cassandre : Je refuse de faire cela ! (Elle brisa le crayon en deux). Et tu ne peux pas me 

forcer à le faire ! 

Hayden  (ses réflexions): Je suppose que si j’avais été une bonne thérapeute, je me serais 

astreinte à suivre la théorie profondément réfléchie et étudiée nous recommandant de ne 

jamais forcer un enfant à faire ce qu’il ne veut pas faire. Il est certain qu’il n’y a rien eu 

dans ma formation laissant sous-entendre qu’il pouvait être acceptable de demander à un 

enfant de faire exactement ce je lui disais de faire, mais à ce moment là, l’institutrice en moi 

prit la main. S’il y avait bien une chose que j’avais apprise en tant qu’institutrice, c’était 

l’importance de placer des limites et d’établir le contrôle avant d’essayer de promouvoir un 

changement. C’est ainsi qu’il fallait faire pour établir un certain niveau de sécurité dans 

notre environnement. Etablir un climat de sécurité est  fondamental. Sans un sentiment de 

sécurité, il ne peut y avoir de croissance, Sans sécurité, toute notre énergie se consume 

dans des opérations de défense. 

Dans un cadre thérapeutique traditionnel, la plupart du temps nous disposons du temps 

nécessaire pour établir un lien de confiance. Dans un tel cadre, Cassandre aurait sans doute 

eu besoin de plusieurs semaines, sinon de plusieurs mois pour travailler avec moi afin 

d'établir le niveau de confiance nécessaire pour qu’un changement puisse être amorcé – ça 

aurait été fantastique – j’aurais adoré pouvoir œuvrer à cela au travers d’interactions 

douces. Malheureusement, dans le cadre hospitalier qui était le nôtre nous fûmes obligées de 

suivre un rythme plus soutenu. 

************************ 

Cassandre : Pourquoi me faites-vous ça ? (En pleurant) 

Hayden : Parce que c’est  là où nous allons commencer ! 

Cassandre : Mais pourquoi ? Pourquoi dois-je faire ça ? 

Hayden : Parce que je suis là pour t’aider, mais je ne puis faire le travail toute seule. Tu 

dois aussi travailler. Et c’est par là que tu dois commencer à travailler ! 

Cassandre : Mais je ne veux pas (cria-t-elle, sa voix partant dans un haut trémolo) ! Je veux 

rentrer à la maison. Je veux voir ma maman ! 

 



37 

Hayden  (ses réflexions): Mon Dieu que cette situation doit être terrifiante pour Cassandre ! 

Comment pourrait-elle savoir que je suis différente de tous ceux qui l’ont abusée, ou que son 

séjour à l’hôpital soit différent de son abduction ? 

Il y a une ligne infime séparant le besoin d’acquérir un contrôle suffisant pour que nous 

puissions progresser, et le fait d’être tout simplement en train de renforcer un trauma. Si je 

veux être tout à fait honnête avec moi-même, je dois reconnaître que je me sens passablement 

terrifiée moi aussi ! 

 Extrait # 2 (page 316-318) 

Hayden : Tu es une fille très affûtée, Cassandre. Tu fais attention à beaucoup de choses. Et 

c’est bien. Mais je vais maintenant te révéler un secret important. Quelque chose que tu dois 

vraiment savoir. Et c’est ceci : dans les choses que tu entends, tout n’est pas toujours juste. 

Et en ce qui concerne ce sujet, cette chose n’était pas juste. 

Cassandre : Mais le Dr. Brown l’a dit à ma mère – elle a dit que je ne devais jamais parler 

de ce qui m’était arrivé avec mon père, sous peine que je subisse un dommage 

psychologique. Je l’ai entendu le lui dire. 

Hayden : Oui, je te crois. Mais ça ne rend pas juste ce que tu as entendu. Il y a plusieurs 

raisons possibles qui font que tu as entendu le Dr. Brown dire cela. Une possibilité est tout 

simplement que le Dr. Brown avait tort. Juste parce qu’une personne est une grande 

personne, bien éduquée ou importante ne signifie pas qu’elle ait toujours raison. Peut-être 

qu’elle ne comprenait pas la chose très bien elle-même, ou qu’elle croyait dire quelque chose 

de vrai, alors qu’en réalité ce n’était pas le cas. Une autre possibilité est que le Dr. Brown a 

dit quelque chose comme cela mais que tu ne l’as pas bien entendu – parce qu’il est parfois 

difficile pour les enfants de comprendre ce que disent les adultes. Une autre possibilité est 

que le Dr. Brown était en train de répondre à une question très spécifique que ta maman lui 

avait posée, et que pour cette chose très spécifique il valait mieux ne pas en parler, ou que 

pour cette période là, il était mieux de ne pas en parler. Mais le Dr. Brown ne voulait pas 

dire pour toujours. Ou une autre possibilité est simplement que le Dr. Brown et moi-même 

nous faisons les choses différemment, et que nous arrivons au même endroit éventuellement, 

mais que nous entretenions de différentes idées sur comment y arriver. Mais maintenant tu 

travailles avec moi - nous emploierons donc ma manière, parce que c’est ce que je connais le 

mieux. Et ma manière dit que ceci n’est pas vrai. Parler de ce qui t’est arrivé ne te fera pas 

de mal. C’est une partie importante dans le processus qui te permettra d’aller mieux. 

Cassandre fit une grimace 

Hayden : C’est important pour moi de te faire savoir ici que je ne vais jamais t’obliger à 

parler de ces choses. Je te l’ai déjà dit mais ça vaut la peine que je te le rappelle. Si à un 

quelconque moment, quoi que ce soit de tout ceci, s’avère trop dur ou trop effrayant, tout ce 

que tu dois me dire c’est « STOP » et nous arrêterons. Nous ferons quelque chose d’autre 

pour un moment, jusqu’à que tu te sentes prête à reprendre. Je te le promets. 



38 

Mais le simple fait de parler de ton enlèvement, en parlant de comment c’est arrivé, ce qui 

est arrivé, qui était impliqué, toutes ces choses – c’est important d’en parler. Sais-tu 

pourquoi ? 

Cassandre : Unh-unh (tournant sa tête en négative) 

Hayden : Notre esprit (notre mental) est une chose étrange, Lorsque quelque chose de très 

fort nous arrive, elle a tendance à rester très grande dans notre esprit sans jamais devenir 

une mémoire en bonne et due forme à moins que nous en parlions. Notre esprit à lui tout 

seul ne semble pas être capable de ranger les événements très importants de façon à les 

réduire à la taille de nos autres souvenirs. Nous devons en parler. Le fait d’en parler aide 

notre esprit à organiser ce qui est arrivé – ça nous aide à comprendre comment ça c’est 

passé, comment nous nous sentions et ce que nous avons fait. Le fait de parler nous 

permet de ranger les choses qui nous arrivent, de façon à ce qu’elles ne soient pas dans le 

chemin chaque fois que nous pensons. 

 Réflexions autour du cas de Christiane - (Fromm E. (2000) 
5
 

Christiane est une femme de 28 ans qui consulte parce qu’elle est malheureuse en mariage et 

parce qu’en outre elle n’a jamais eu d’orgasme. Les extraits qui suivent se rapportent à un 

rêve que Christiane raconte à son psychanalyste, et aux commentaires s’y référant, qu’Eric 

Fromm fait à ce dernier (Le narrateur) qui lui raconte le rêve ainsi que la situation dans 

laquelle Christiane se trouve. Le rêve rapporté ici prend place après plusieurs séances - 

séances qui amènent le narrateur (et Fromm) à considérer que l’histoire de Christiane se 

décline en fonction de relations parentales particulièrement froides et distantes. Il importe 

également que le lecteur sache que Christiane a depuis peu lié une liaison amoureuse avec 

Peter, le bras droit de son père dans l’affaire familiale. Christiane décide finalement 

d’amener ses parents dans la confidence. Ceux-ci réagissent en sommant leur fille de mettre 

un terme à cette liaison. 

Le narrateur (résumant les attitudes portées sur Christiane par ses parents, et les 

conséquences qu’y en découlent): Il n’est dans cette famille aucune personne susceptible de 

lui donner ce sentiment d’un rapport et d’un intérêt personnel. Sa mère est une personne 

froide et narcissique. Le père n’est pas assez présent pour prodiguer son affection, mais lui 

en voue au moins un peu. La petite fille grandit néanmoins dans la crainte de sa mère, dans 

la crainte qu’au moindre écart de conduite, son père pourrait cesser de l’aimer, que cet 

amour, la seule chose qu’elle possède, pourrait s’évanouir. Elle vit dans le chantage 

permanent. Elle fut, dans sa vie, déjà si soumise au chantage, tourmentée, intimidée, l’idée 

l’a tellement peu effleurée de prendre sa vie en main, elle fut si peu audacieuse, qu’au lieu de 

se rebiffer, de s’affirmer, elle se laisse faire, ne vit pas sa vie, et ne trouve pas l’amour. 

Christiane (racontant son rêve, dont en voici 3 extraits clés) : Je suis dans une grande pièce, 

une grande salle de réunion, sur une scène avec douze personnes, hommes et femmes. Il y a 

un président de séance, comme au tribunal. 

5 
Fromm E. (2000), L’Art d’écouter, Desclée de Brouwer, Paris 



39 

On dirait un jugement rendu par voix de vote dans un procès. Nous sommes tous les douze, 

accusés de trahison, nous n’en savons pas plus, et sommes condamnés à mort par injection… 

Nous allons à l’exécution. L’ordre d’exécution a été donné, et je suis parmi les dernières. En 

premier viennent ceux qui se sont avérés être des leaders, principalement des hommes, suivis 

des femmes. Je ne suis pas tout à fait en queue, parce que je me suis révélée meneuse... 

Je suis terrifiée, angoissée et je ressens une profonde peine, mais il n’est pourtant pas du tout 

étrange que je n’aie pas encore versé une seule larme. Au retour, je me vois dans un miroir. 

Je suis livide, d’une pâleur mortelle. On entend tout autour des pleurs et des chuchotements. 

Des gens conversent debout. Quand mon tour arrive enfin et que le docteur vient me faire la 

suprême piqûre, je me réveille. 

Fromm (commentant le rêve, se posant des questions par rapport à ce qu’il aurait pu faire 

s’il avait lui été psychanalyste de Christiane) : Christiane se sent vaincue, elle est à bout de 

force. Le rêve est une sorte de réaction à celle de ses parents. Elle se sent perdante. Elle ne 

sait plus où se réfugier. Quelque chose nous indique qu’elle met l’analyste sur le même plan 

que ses parents. Non seulement elle dit qu’il ne l’a pas aidée, mais encore dans le rêve 

l’analyste est d’intelligence avec ses parents. Elle ne l’a pas vécu comme étant son complice 

contre ses parents, mais comme le leur. Aurait-ce pu être évité par une complicité plus 

active et plus directe avec elle contre ses parents ? 

J’aurais dit en effet beaucoup plus clairement que, pour moi, sa mère était inhumaine et son 

père faible et inefficace sur le plan humain. J’aurais dit clairement que je trouvais choquant 

qu’ils exercent sur elle ce chantage, au point qu’elle ne soit même plus en mesure de le 

ressentir comme tel. Car chaque étape de croissance est un acte révolutionnaire, l’acte d’une 

révolution personnelle où l’être humain se libère de quiconque qui chercherait à « organiser » 

sa vie. Que ce soit fait ouvertement ou de façon plus douce, cela mène, dans le 

développement de tout un chacun, à ce qu’être soi-même devienne un problème de 

libération, exigeant du courage et signifiant qu’il faille accepter d’avoir mal et parfois 

de souffrir. La personne en a-t-elle le courage ou va-t-elle capituler ? C’est là le 

problème central. La plupart des gens essaient de dissimuler leur capitulation ou leur échec. 

Pour ce faire tous les moyens sont bons. 

Nous pensons qu’il faut prendre franchement position et qu’il est impossible, ici, de rester 

neutre. Que peut faire le psychanalyste pour encourager cette révolution, cette libération ? 

Comment aider activement ? Comment agir sur le processus de libération ?  Nous pensons 

que c’est la tâche essentielle de toute éducation et de toute thérapie. Nous incluons 

l’éducation, bien qu’elle soit de coutume du ressort des écoles, alors qu’on ne saurait dire 

que celles-ci  contribuent à la libération et à l’indépendance de l’homme. Aucune institution 

soutenue par la société ne poursuit cet objectif.  En psychanalyse, c’est différent. L’analyste 

étant relativement indépendant, il a la liberté d’agir comme il le veut. (Chapitre 9 : p.182-185) 



40 

e) Notre appréciation des facteurs considérés par Torey Hayden et Erich Fromm 

comme étant déterminants pour que se produise un changement 

psychothérapeutique 

En nous appuyant sur le triptyque conceptuel des psychanalystes interpersonnels tel que résumé 

en 1ère partie de cette section (selon Harry Stack Sullivan et Frieda Fromm-Reichmann), et en 

analysant les métacognitions que Torey Hayden et Erich Fromm nous livrent en rapport avec les 

études de cas référencées ci-dessus, nous dégageons 6 facteurs qui à notre avis, sont à leurs yeux 

déterminants, pour que se produise un changement psychothérapeutique, soit : 

1) L’aptitude duelle du Thérapeute en tant qu’observateur / participant d’une rencontre 

Thérapeute-Patient : Même s’il incombe au thérapeute d’initier et de guider un processus 

spécifique, il importe que le patient devienne autant que possible,  partie prenante  du 

processus ainsi initié. Il incombe donc au thérapeute de donner à son patient la possibilité de 

« prendre la main », suite à quoi il appartient au thérapeute de participer activement en 

fonction de ce que le patient se sent vouloir aborder. 

2) L’aptitude du Thérapeute à établir avec son patient une relation interpersonnelle 

authentique, respectueuse et susceptible de promouvoir un climat de sécurité durable, 

sur lequel patient et thérapeute peuvent conjointement prendre appui : 

Contrairement aux psychanalystes orthodoxes qui estiment qu’il incombe au psychanalyste 

de se cantonner dans une attitude de neutralité bienveillante, le psychanalyste interpersonnel 

estime quant à lui très important pour le psychanalyste de s’engager pleinement dans sa 

relation avec son patient, en y participant avec des réactions sensibles spontanées, comme il 

importe de le faire dans toute relation interpersonnelle. Plus encore, s’il considère que son 

patient aborde une étape importante de sa croissance, il appartient au psychanalyste 

interpersonnel d’aborder les thèmes s’y référant avec une complicité active et impliquée. Car 

sans une telle complicité, le climat de sécurité essentiel à un mouvement thérapeutique ne 

pourra s’établir. 

3) L’engagement actif, authentique et complice du thérapeute :Partant du principe que toute 

étape de croissance implique de la part du patient, qu’il s’engage à conduire en lui-même une 

révolution intérieure -  qui l’amènera à accéder à davantage d’autonomie et de liberté - il 

incombe au thérapeute d’accompagner son patient de façon à l’encourager à « franchir le 

cap ». Ce type d’accompagnement exige du thérapeute qu’il n’hésite pas à se positionner 

fermement, face aux décisions difficiles auxquelles son patient sera inévitablement amené à 

se confronter, sans hésiter non plus à le faire d’une manière pleinement complice. 

4) L’engagement mutuel d’œuvrer à explorer (et en temps voulu, interpréter) les 

expériences interpersonnelles du patient par le biais d’échanges et de dialogues fondés 

sur une collaboration active thérapeute-patient : Partant du principe qu’un travail 

réellement collaboratif ne pourra se faire qu’au travers d’un flot constant d’idées et de 

sentiments entre patient et thérapeute, la clé de la réussite passera par l’engagement du 

thérapeute à tout faire pour que les portes de la communication restent ouvertes. 

 



41 

 

Ainsi, si à un moment la communication devenait bloquée, il incomberait au thérapeute de se 

remettre en question de façon à s’assurer qu’il n’avait pas par inadvertance, au travers de ses 

dires et/ou comportements, contribué de façon quelconque à un tel blocage. Le patient quant 

à lui n’a comme seul engagement à tenir celui de participer aussi activement que possible à 

un processus qu’il doit comprendre comme se construisant à deux. 

5) La capacité du Thérapeute d’engager la relation qu’il noue avec son patient en 

adoptant une position de non-savoir en certaines circonstances et de savoir en d’autres : 

Partant du principe que si l’analyste veut impliquer son patient dans tout travail interprétatif, 

et s’il juge nécessaire d’intervenir, il lui incombe d’introduire ses remarques interprétatives 

de préférence par quelque énoncé du genre : Est ce que je dois entendre dans ce que vous 

dites que ... ?’. Partant de moments au cours desquels il communique implicitement à son 

patient qu’il se trouve dans une position de non-savoir relatif, le psychanalyste accorde à son 

patient un statut de coéquipier psychanalytique – un partenaire de la part duquel il attend une 

collaboration active. 

Si adopter une telle position de non-savoir peut s’avérer un choix judicieux (et tout à fait 

authentique) par moments, il importe néanmoins que le psychanalyste ne s’y cantonne pas de 

façon trop systématique. Pleinement conscient de la nécessité qu’il y a à prendre toutes les 

précautions qui s’imposent pour éviter de tomber dans de l’arrogance, il y aura certainement 

d’autres moments où il incombera au psychanalyste d’intervenir avec assurance en fonction 

du professionnel expérimenté et bien formé qu’il représente (position de savoir). De surcroît  

le facteur qui déterminera son choix devra se faire par rapport à ce qu’il estime être le plus 

bénéfique à son patient partant de son intime conviction. 

6) La capacité du Patient à affronter les expériences douloureuses de son passé de façon à 

récupérer une capacité à éprouver plus entière : La psychanalyse interpersonnelle repose 

sur la notion que, l’élément central à toute difficulté de vie, se rattache à un traumatisme 

douloureux survenu à la suite d’une interaction interpersonnelle très (trop) perturbée. Ce 

traumatisme douloureux a presque toujours comme conséquence chez le patient, l’effet de 

limiter ou de réduire d’une manière ou d’une autre, sa capacité à pleinement vivre ses 

sentiments ou émotions. Si la tâche essentielle du psychanalyste est d’aider son patient à 

lever le voile sur les facteurs qui ont contribué à limiter son potentiel de ressenti, la capacité 

du patient à résolument affronter les expériences douloureuses de son passé, sera 

indiscutablement l’un des éléments indispensables pour qu'il puisse finalement récupérer le 

potentiel de ressenti qu’il avait perdu de ce fait. 

 

 

 

 



42 

CHAPITRE IV C – Existential Therapy 

Irvin D. Yalom 

Au fil de plusieurs années d’une pratique analytique plutôt classique, Yalom en arrivait de plus 

en plus à croire que ce qu’il fournissait de plus utile à ses patients dans leur cheminement 

thérapeutique, ce n’était en réalité pas ce qu’il faisait en conformité avec le cadre de référence 

officiel sur lequel reposait sa pratique. Ce qui leur était réellement utile, c’était ces myriades de 

petits extras qu’il dispensait spontanément de par la relation qu’il entretenait avec eux. 

Or, comme les extras qu’il dispensait ainsi n’étaient en aucune manière rattachés au cadre 

théorique qui était officiellement le sien, il décida de regrouper ces extras de façon à les intégrer 

au sein d'une structure théorique, qui aurait comme fonction principale de donner une cohérence 

à un système d’intervention qui, selon lui, était spontanément et largement employé par une 

majorité de thérapeutes, quelles que soient leurs appartenances. Ce regroupement, Yalom nous le 

révèle dans son ouvrage de référence Existential Psychotherapy (1980)
1
. Au cours de l’exposé qui 

suit, nous verrons comment cette approche se décline autour d’une prémisse fondamentale - une 

prémisse qui soutient que toute personne est inévitablement confrontée à une série de 

préoccupations fondamentales, qui relèvent de la nature même de son existence dans le monde. 

Dans l’approche qu’il élucide, Yalom parle de préoccupations ultimes. Salathé, pour qui ces 

même préoccupations jouent également un rôle important dans son approche de Gestalt-thérapie 

Existentielle, parle, lui, de contraintes existentielles. Par simplicité, nous emploierons de 

préférence cette dernière formule pour nous référer à ces préoccupations fondamentales. 

a) Sa conception de l’homme 

 Le modèle existentiel du fonctionnement mental 

Dans le chapitre se référant au courant de pensée Interpersonnel, nous avons examiné la structure 

dynamique du fonctionnement mental tel que Freud la concevait, notamment : 

Pulsion    Angoisse  Mécanismes de Défense 

L’approche existentielle, tout en conservant cette même structure de base, en altère radicalement 

son contenu. Celle ci devient : 

Conscience de  

Contrainte existentielle  Angoisse  Mécanismes de Défense 

Au niveau de ce que ces deux formules présentent de commun, on peut dire que toutes deux 

présupposent que l’angoisse est le carburant de la psychopathologie ; que les structures 

psychiques, conscientes et inconscientes, apparaissent pour faire face à cette angoisse ; que ces 

structures psychiques (mécanismes de défense) constituent la psychopathologie, et que si elles 

procurent un sens de sécurité, invariablement elles restreignent la croissance et l’expérience. 

1
 Yalom I.D. (1980), Existential Psychotherapy, Basic books, U.S.A. 



43 

Une différence majeure entre les deux formules consiste en ce que la séquence de Freud 

commence par la pulsion, alors que la séquence de Yalom commence par la conscience et la 

peur. Cette notion sera rendue plus explicite dans la section suivante où nous examinerons plus 

en détail en quoi consistent les contraintes existentielles. 

Une autre différence majeure tourne autour de ce qui est considéré comme ‘profond’. Pour 

Freud, exploration signifiait toujours excavation. Avec la patience d’un archéologue, il dégageait 

les couches successives de la psyché jusqu’à ce qu’il atteigne la strate de fond, un niveau de 

conflits fondamentaux, qui était le résidu psychologique des événements les plus précoces de la 

vie d’une personne. Ainsi, de la perspective de Freud, les sources d’angoisse les plus 

fondamentales étaient invariablement les calamités psycho-sexuelles les plus précoces - par 

exemple, la séparation et la castration. La dynamique existentielle, de son côté, n’est pas fondée 

sur un modèle de développement par étapes. Elle ne retient pas forcément la notion selon 

laquelle ce qui est le plus précoce (chronologiquement premier) est plus fondamental (c’est-à-

dire important, fondateur). Elle pense plutôt que ce qui est le plus fondamental est quelque chose 

qui transcende l’histoire personnelle de la personne. Ceci a de profondes répercussions sur la 

méthodologie qu’emploiera le thérapeute. La plupart du temps, le « futur devenant présent » est 

le temps dans lequel se déploie la psychothérapie existentielle. 

 La personne : un être confronté à des contraintes existentielles 

Pour les psychothérapeutes existentiels, les difficultés de vivre que peut éprouver une personne 

tiennent davantage à sa façon d’appréhender les contraintes existentielles auxquelles elle se 

trouve confrontée, qu’aux événements traumatiques auxquels elle aurait pu être sujette dans son 

histoire personnelle précoce. En insistant sur ce point, ces derniers ne cherchent nullement à 

minimiser l’impact dévastateur que peuvent avoir les événements traumatiques précoces sur le 

développement psychique de la personne. Ils chercheraient plutôt à démontrer que cet impact 

dévastateur se cristallise autour de la façon dont une personne appréhende ses contraintes 

existentielles. De leur point de vue, une thérapie axée davantage sur la prise de conscience des 

mécanismes de défense par lesquels la personne se protège de ses angoisses existentielles, 

s’avérerait plus efficace qu’une thérapie axée trop exclusivement sur la prise de conscience des 

mécanismes par lesquels la personne refoule son passé traumatique précoce. Autrement dit, on 

pourrait dire que les psychothérapeutes existentiels considèrent qu’au centre de toute structure 

pathologique (névrose obsessionnelle, hystérie, etc. ...), il existe un noyau d’angoisse 

existentielle. Et ce serait cette angoisse-là, ainsi que le conflit existentiel qui la génère, qu’il 

incomberait aux thérapeutes d’entendre et de travailler en premier lieu. Salathé (1995), pour sa 

part, identifie cinq contraintes existentielles majeures, à savoir : 

 La liberté 

 La quête de sens face à l’absurde 

 La mort 

 L’isolement existentiel 

 L’imperfection (1995 : pages 54-55)
 2
 

2
 Salathé (1995), Psychothérapie Existentielle, Institut de Psychothérapie Gestalt-Existentielle, Genève 



44 

Voyons comment dans chaque cas, ces contraintes existentielles ont le pouvoir de nous piéger 

dans des impasses qui donnent naissance à des conflits intérieurs. 

La liberté 

À notre sens, cette première contrainte occupe bien sa place en tête de liste. C’est par ce qu’elle 

implique que le thérapeute existentiel intégrera dans son approche quelque chose d’essentiel 

souvent absent dans d’autres approches. D’ordinaire, nous nous référons à la liberté en tant que 

concept positif sans la moindre équivoque. Cependant, à partir d’une perspective de fond, celle-

ci est terrifiante - une terreur associée à un manque de structures externes. Instinctivement, notre 

premier réflexe est de croire que nous vivons dans un univers bien structuré, et que notre place 

dans celui-ci se constitue au travers d’un cheminement facilement définissable, en fonction des 

ambitions qui nous traversent spontanément. C’est du moins la certitude que nous avions en tant 

qu’enfant. Cependant, au fur et à mesure que nous grandissons, nous commençons à entrevoir 

une autre réalité : l’ordre social dans lequel nous vivons n’est pas une donnée inhérente. C’est 

une construction humaine, à priori celle de nos parents. C’est alors que nous avons un deuxième 

réflexe, celui de croire que nos parents se sont en fait trompés. L’ordre social pourrait être 

largement différent, et s’il n’en tenait qu’à nous, nous pourrions nous débrouiller bien mieux que 

nos parents. De fil en aiguille, nous comprenons alors que nous ne sommes pas uniquement des 

êtres qui avons été projetés dans un monde déjà constitué. Nous sommes des êtres qui 

constituons le monde dans lequel nous vivons. De là nous en arrivons à la réalisation que la 

personne est entièrement responsable de son monde, de sa ligne de conduite, de ses choix et de 

ses actes. La liberté dans ce sens implique quelque chose d’effrayant. Elle signifie que la 

structure en laquelle nous avons pu croire n’existe pas en réalité. Là où nous avions cru voir de la 

structure, il n’y a que du vide. Le conflit existentiel découle de l’opposition entre notre 

confrontation au vide et notre désir de fondation et de structure. 

La quête de sens face à l’absurde 

Cette deuxième contrainte suit logiquement l’angoisse que provoque la première (et les trois 

autres). Si nous devons tous mourir, si nous constituons notre propre monde, si chacun est en fin 

de compte seul dans un univers indifférent, alors quel sens donner à la vie ? S’il n’existe aucune 

destinée qui soit pré-ordonnée, alors chacun doit construire par lui-même le sens qu’il donne à sa 

vie. Cependant comment un sens que l’on construit soi-même peut-il être assez fort pour soutenir 

sa propre vie ? Le conflit existentiel découle de la dissonance que vit la personne entre le fait 

qu’elle est une créature avide de sens et celui qu’elle se trouve projetée dans un univers dépourvu 

de sens. 

La mort 

La plus évidente et la plus facilement compréhensible des contraintes existentielles, c’est la mort. 

Nous existons dans l’instant, mais un jour nous cesserons d’être. La mort viendra et l’on ne peut 

y échapper, c’est une vérité terrible et nous y réagissons par une terreur mortelle ! Dans une 

moindre mesure, cette angoisse nous la rencontrons face à tous les deuils qui sont à faire, face à 

toutes les séparations, dans toutes les circonstances qui sont la marque d’une rupture, d’une mort 

virtuelle ou d’une mort réelle. 



45 

Le conflit existentiel découle de l’opposition qui se crée entre la conscience de l’inexorabilité de 

la mort et le désir de continuer à être. 

L’isolement existentiel 

La quatrième contrainte existentielle, c’est la solitude - non pas la solitude interpersonnelle (le 

fait d’être isolé par rapport à d’autres personnes), ni non plus la solitude intra-personnelle (être 

coupé, isolé de certaines parties de soi), mais une solitude fondamentale - une qui sous-tend les 

autres solitudes. C’est celle par laquelle nous nous sentons séparés de toutes les autres créatures, 

et coupés du monde. Aussi intimes que nous puissions devenir par rapport à d’autres personnes, 

il restera toujours une séparation - le fait que nous entrions dans notre existence seul et que nous 

ne puissions la quitter que seul. Le conflit existentiel découle de l’opposition entre la conscience 

de notre isolement absolu et notre désir de contact, de faire partie d’un plus large ensemble. 

L’imperfection 

La cinquième et dernière contrainte existentielle, c’est la limitation, l’imperfection. Quand bien 

même nous voudrions être parfaits (comme Superman), très vite il nous est donné de nous rendre 

compte que nous sommes tous imparfaits. Nous sommes limités dans ce que nous pouvons 

accomplir. 

Nous sommes limités dans ce que nous pouvons entreprendre. Nous sommes limités dans ce 

que nous pouvons envisager. Nous somme limités dans ce que nous pouvons comprendre et 

supporter. Et ainsi de suite ... De surcroît, nous ne sommes pas à la hauteur des attentes que les 

autres ont de nous, ni même à la hauteur de nos propres attentes. En définitive, si nous y 

réfléchissons un peu, nous ne pouvons que constater que nous sommes « poussière dans le 

vent ». Le conflit existentiel découle de l’opposition entre notre conscience de nos limitations 

multiples et notre besoin de considérer que nous devrions pouvoir combler toutes nos lacunes et 

tous nos manques. 

Ce passage en revue de ces cinq contraintes existentielles sert à cerner quelque peu les conflits 

intérieurs majeurs, par rapport auxquels le psychothérapeute existentiel se montrera 

particulièrement sensible, étant donné leurs ramifications. Un examen plus profond de ceux-ci 

(par exemple, les stratégies respectives à adopter face à chacune des angoisses existentielles 

évoquées) dépasserait de beaucoup le cadre de ce mémoire. Nous nous contenterons donc de 

poursuivre notre examen du courant existentiel en nous focalisant en priorité sur les 

considérations résultant de la première de ces grandes données existentielles, c’est-à-dire, celles 

résultant de la notion selon laquelle la personne est entièrement responsable de son monde, de sa 

ligne de conduite, de ses choix et de ses actes. 

La personne : un être responsable et libre 

La notion selon laquelle la personne participe activement et constamment à créer une expérience 

et une réalité qui est « en devenir » et pour laquelle elle est responsable, représente pour ainsi 

dire le cœur du point de vue existentiel. Elle a de profondes répercussions sur la manière dont le 

psychothérapeute existentiel va opérer face à son patient. 



46 

Aussi insensible que cela puisse paraître au premier abord, il opérera toujours à partir du point de 

vue que le patient qui souffre a créé sa propre détresse. Ce n’est pas le hasard, ou la malchance ou 

un mauvais gène qui a conduit le patient à se retrouver seul, isolé, chroniquement abusé, ou 

insomniaque. Même si la souffrance que vit le patient peut être en grande partie la conséquence de 

facteurs qu’il a été forcé de subir, celui-ci sera toujours d’une manière ou d’une autre un participant 

actif à sa détresse. 

La tâche du thérapeute consistera donc à amener son patient à se rendre compte du rôle qu’il 

joue, à créer ou à perpétuer le dilemme qui est le sien. Selon Yalom, l’aptitude à accepter sa 

responsabilité varie considérablement d’un patient à un autre. Pour certaines personnes, c’est 

extraordinairement difficile et cela constitue le gros de la tâche thérapeutique; mais une fois 

qu’elles acceptent leur responsabilité, le changement thérapeutique découle presque 

automatiquement, sans efforts. Quoi qu’il en soit, la première tâche du thérapeute est d’être 

attentif à ce thème et d’identifier les cas et les méthodes de fuite de responsabilité, pour amener 

son patient à en prendre conscience. 

L’acceptation de sa responsabilité n’implique pas seulement que l’on donne un sens à son monde. 

Elle implique également que l’on a la liberté et la responsabilité de changer son environnement 

externe, quand cela est souhaitable et possible. La tâche qui importe le plus est celle qui consiste à 

évaluer avec lucidité son "coefficient d’adversité" (Yalom, (1980), pages 272 & 273, traduction libre) 
3
. La 

tâche ultime du thérapeute dans ce sens consiste à aider les patients à réévaluer de façon plus juste 

ce qu’ils n’ont réellement pas la possibilité de changer. 

Quelles que soient ses circonstances physiques (le coefficient d’adversité), on est toujours 

responsable de l’attitude que l’on adopte face à son fardeau. Ceci dit, prendre la responsabilité de 

son attitude ne signifie pas forcément prendre la responsabilité de ses sentiments, mais de la 

posture que l’on prend par rapport à ses sentiments. En soulignant ce genre de distinction, ce qui 

importe avant tout, c’est que le thérapeute puisse aider ses patients à récupérer un sens de 

puissance, quant aux possibilités et aux choix qui sont les siens. 

b) Sa théorie de la santé 

 La visée ultime des efforts du praticien 

Tel que cité par Yalom (1980), dans un article bien connu publié en 1950 dans une importante 

revue de psychiatrie, Allen Wheelis crut nécessaire de rappeler la chose suivante aux psychiatres 

en général : 

La thérapie ne peut amener un changement de personnalité que dans la mesure où 

elle amène le patient à adopter un nouveau mode de comportement. Un réel 

changement sans qu’il y ait une action est une impossibilité théorique et pratique 

(page 287, traduction libre)
 4
 

3 et 4
 Yalom I.D. (1980), Existential Psychotherapy, Basic books, U.S.A. 



47 

Yalom fait référence à ce texte pour affirmer son point de vue selon lequel la visée ultime des 

efforts du praticien est d’amener son patient à agir autrement -  à agir d’une façon qui soit plus 

en accord avec ses réels désirs. 

Selon Yalom, le thérapeute peut prétendre poursuivre d’autres buts - la prise de conscience, la 

réalisation de soi, le confort - mais en dernier ressort, la proie secrète de tout thérapeute, c’est le 

changement (c’est à dire, l’agir). Le problème c’est que nulle part en formation le thérapeute est 

amené à apprendre quoi que ce soit sur les mécanismes de l’agir. Au lieu de cela, le thérapeute 

est formé à rassembler un historique, à l’interprétation, et à la relation. Sur cette base, il accepte 

comme chose évidente le fait que la poursuite de ces activités va bel et bien générer un 

changement, à la longue. Mais qu’en sait-il en réalité ? 

Quelles que soient les tactiques particulières, la stratégie, la formulation des mécanismes et les 

buts qui dépendent de l’appartenance idéologique du thérapeute et de son style personnel, Yalom 

formule l’hypothèse que ceux-ci ne sont efficaces que dans la mesure où ils servent à dégager le 

vouloir du patient. Explicitement, le thérapeute se focalisera soit sur l’interprétation et la prise 

de conscience, soit sur la confrontation interpersonnelle, soit sur le développement d’une relation 

de confiance, ou soit sur l’analyse d’un comportement interpersonnel mal adapté. Mais chacune 

de ces stratégies doit, selon Yalom, être perçue comme étant une entreprise dont le but est de 

revitaliser le vouloir de la personne. 

 Pour que le changement s’opère, il importe de désencombrer le vouloir 

Qu’est-ce donc que le vouloir ? Le vouloir est intrinsèque à tout acte de changement - telle est 

une autre des prémisses majeures du courant de pensée existentiel. À un moment donné, la 

personne doit prendre le parti de ce qu’elle désire réellement ; elle doit s’engager dans une voie 

donnée. Elle doit établir une posture, elle doit choisir, elle doit dire oui à quelque chose, non à 

autre chose. 

Et pour s’engager dans une voie donnée, pour faire un choix, la personne a besoin d’un moteur 

qui puisse propulser ce choix. Ce moteur, c’est ce que la pensée existentielle entend par le 

vouloir. Yalom décortique le processus par lequel la volonté s’accomplit en précisant que le 

vouloir est quelque chose que l’on initie en désirant, et que l’on met en œuvre par le biais du 

choix. Et comme tout thérapeute qui se respecte, il signale bien sûr que pour désirer, il faut être 

capable de ressentir. 

Désencombrer le vouloir signifie donc en premier lieu que le thérapeute fasse son possible pour 

aider son patient à récupérer une capacité à ressentir, qu’il a le plus souvent enterrée sous ses 

angoisses. Jusque là, nous sommes dans une pensée tout à fait classique. Yalom poursuit 

cependant en affirmant que bien qu’il soit indéniablement important que la thérapie contribue à 

faire émerger l’affectivité, cette émergence n’est pas en soi thérapeutique. 

En s’appuyant sur un long travail de recherche entrepris avec plusieurs collègues au début des 

années 1970, il affirme que tant que le patient n’aura pas réussi à situer les sentiments, émotions 

et angoisses qu’il éprouve, dans un cadre intellectuel productif de sens, il restera incapable de 

s’extraire des engrenages dans lesquels il se trouve emprisonné. 



48 

Désencombrer le vouloir signifie donc de façon encore plus importante que le thérapeute fasse 

tout son possible pour aider son patient à intégrer un cadre de référence intellectuel imbibé de 

sens. Et aussi fortement que nous voudrions qu’il en soit autrement, une telle entreprise ne peut 

se faire qu’au travers d’un processus relativement lourd et long, au cours duquel les même 

thèmes sont répétés inlassablement au travers de l’environnement thérapeutique, pour être testés 

et re-testés. 

Au centre de ces thèmes qui doivent être continuellement répétés, il y en a un qui est d’une 

importance capitale : même si le patient ne conçoit pas ses difficultés en termes d’une crise 

décisionnelle, il importe qu’il prenne le temps d’examiner les choix qu’il met en acte, dans tous 

les aspects de sa vie. Le thérapeute sera le plus souvent amené à souligner que chaque acte (y 

compris celui du changement personnel) est précédé par une décision. 

Yalom souligne enfin qu’il est nécessaire pour le processus thérapeutique que le patient accepte 

d’être responsable non seulement de ce qu’il est, mais aussi de ce qu’il va devenir. Ce n’est que 

de cette manière, dit-il, que le patient pourra faire l’expérience du pouvoir (et de l’espoir) 

nécessaire au processus de changement. Ceci dit, il souligne également l'importance de tenir 

compte du fait que le changement thérapeutique ne se fonde pas sur une seule et unique décision 

volontaire ; au lieu de cela, il se fonde sur une série progressive de petites décisions qui se 

construisent les unes sur les autres. 

 Prise de conscience et relation thérapeutique 

Selon Yalom, s’il y a un facteur qui plus que tous les autres catalyse le changement 

(désencombre le vouloir), c’est la prise de conscience, ou plus précisément ce que les 

psychothérapeutes anglophones nomme Insight*. Le vouloir du patient est encombré dans la 

mesure où celui-ci se sent impuissant, comme emprisonné par les structures comportementales et 

émotionnelles dans lesquelles il s’est enlisé. 

Pour pouvoir s’extraire de cet enlisement, le patient va devoir arriver à croire profondément qu’il 

a le droit de désirer autre chose, et la capacité d’agir sur ce désir. Afin de construire cette 

conviction qui lui manque, le patient a besoin de points de repères - il a besoin de  forger les 

outils qui conviennent. C’est au travers de la prise de conscience qu’il va pouvoir construire la 

conviction dont il a besoin. La prise de conscience est un épiphénomène - un moyen, à un 

moyen, à une fin. C’est le fertilisant de la relation. La quête d’une qualité de conscience accrue 

procure un contexte à la mise en place de la relation thérapeute-patient. C’est la colle qui relie 

patient et thérapeute. C’est cette quête qui maintient thérapeute et patient occupés à une tâche 

mutuellement satisfaisante. 

* L’expression française qui traduit le mieux le sens de ce mot anglais est ‘prise de conscience’. Cependant, le mot 

anglais traduit littéralement donnerait ‘Dedans (In) - Vue (Sight)’. Il sous-entend une soudaine capacité à mieux 

voir à l’intérieur des choses, lorsque tombent les œillères psychologiques. Par souci de clarté, plutôt que 

d’employer l’expression anglaise, nous avons  systématiquement utilisé l’expression française ‘prise de conscience’, 

étant entendu que nous l'employons avec le sens quelque peu plus spécifique du mot anglais ‘Insight’. 



49 

Le patient se sent gratifié par un processus qui s’attache à scruter son monde intérieur aussi 

profondément que possible, tandis que le thérapeute est sous le charme du défi intellectuel. Et 

durant tout ce temps, le réel agent de changement, la relation thérapeutique, est en train de 

germer silencieusement. 

La prise de conscience est le puissant ennemi de l’impuissance qui découle de l’ignorance. 

L’interprétation et l’identification font partie d’une séquence naturelle dans le développement de 

la maîtrise - ou d’un sens de maîtrise - sens qui de son côté génère un comportement plus vivant.  

C’est essentiellement le processus de prise de conscience et non son contenu qui est important. 

La fonction de l’interprétation est de procurer au patient un sens de maîtrise. En conséquence de 

quoi, la valeur d’une interprétation doit être mesurée selon le critère suivant : dans la mesure où 

elle offre un sens de pouvoir, la prise de conscience est valable, correcte et « vraie ». 

Le thérapeute peut offrir à son patient différentes interprétations pour clarifier le même thème, 

selon qu’il soit analyste freudien, gestaltiste ou rogérien (écoles citées parmi d’autres à titre 

d’exemple). Le ça, le moi, le sur-moi, le self, le cycle d’expérience, le concept d’actualisation de soi, 

les conditions nécessaires et suffisantes qui soutiennent une relation de confiance - toutes ces 

structures sont des fictions. Elles sont toutes des constructions psychologiques qui ne justifient 

leur existence que par leur pouvoir interprétatif. Le concept du vouloir procure un principe 

organisateur central pour ces divers systèmes interprétatifs. Ils fonctionnent tous selon le même 

mécanisme : ils ne sont efficaces que dans la mesure où ils peuvent être employés pour procurer 

au patient un sens de maîtrise, afin de revitaliser son vouloir enseveli. 

Cette vision des choses signifie-t-elle que les psychothérapeutes doivent abandonner leurs 

tentatives d’émettre des interprétations réfléchies et précises ? Absolument pas. Elle signifie 

cependant qu’ils reconnaissent clairement le but et la fonction de l’interprétation. Certaines 

interprétations peuvent être supérieures à d’autres, non pas parce qu’elles sont plus profondes, 

mais parce qu’elles possèdent plus de pouvoir revitalisant, parce qu’elles sont plus crédibles, 

parce qu’elles procurent un plus grand sens de maîtrise, et par conséquent parce qu’elles seront 

plus à même de désencombrer le vouloir. 

c) Sa méthode d’intervention 

 L’interprétation; relation passée, relation actuelle 

De nombreux thérapeutes, particulièrement ceux ayant une appartenance freudienne, estiment 

que pour élucider une difficulté - c’est à dire, pour faire éclore une prise de conscience - il 

importe avant tout d’établir un lien entre la difficulté telle qu’elle se présente dans le présent et 

des événements passés. Ce point de vue sous-entend que les causes du comportement de la 

personne se situent toujours dans les circonstances passées de sa vie. 

La psychothérapie existentielle conteste ce point de vue. Plus précisément, ce qu’elle conteste, 

c’est qu’il faille obligatoirement établir un lien entre l’événement présent et les circonstances 

précédentes de la vie d’une personne. 



50 

Elle reconnaît que le fait d’établir ce lien peut souvent se révéler utile pour mieux identifier la 

nature profonde de la difficulté qui s’exprime dans le présent. Elle pense également que la 

compréhension du développement précoce d’une posture interpersonnelle augmente la possibilité 

d’engagement dans la relation actuelle. Elle maintient cependant que si l’exploration du passé 

peut être utile, elle n’est pas forcément essentielle. Ce qui est essentiel par contre, c’est 

précisément l’engagement dans la relation actuelle. 

La psychothérapie existentielle part du point de vue que les vraies causes du comportement de la 

personne se situent en fait dans le présent, plus précisément dans sa manière d’engager la 

relation. Pour arriver à la source de ces causes, l’exploration du passé ne représente en réalité 

qu’une technique adjointe à la disposition du patient et du thérapeute. La technique principale se 

centre autour de l’approfondissement de la relation patient-thérapeute. C’est quand la nature de 

celle-ci est saisie sur le vif que les vraies causes du comportement de la personne transparaissent. 

Nous en revenons une fois de plus à la notion selon laquelle, la visée de la psychothérapie est de 

mettre en place un processus au cours duquel le réel agent du changement, la relation 

thérapeutique, peut progressivement s’épanouir, en révélant par ce biais les points 

d’achoppement contre lesquels la personne butte dans sa manière d’engager la relation. Nous 

parlons donc bien d’un phénomène par lequel les causes se révèlent plus par rapport au présent 

que par rapport au passé. Dans cette optique, le psychothérapeute existentiel focalisera ses 

interprétations sur les relations passées de son patient certes, mais aussi et de façon bien plus 

prononcée sur tout ce qui caractérise la manière dont celui-ci engage ses relations actuelles. 

L’exploration de la posture que son patient adopte face aux diverses contraintes existentielles 

sera l’un des moyens importants, parmi d’autres, par lesquels le psychothérapeute existentiel 

pourra chercher à accomplir cette visée. 

 La relation de transfert, la relation réelle et la transparence 

Dans son ouvrage intitulé The Theory and practice of Group Psychotherapy (1995) 
5
, Yalom 

consacre tout un chapitre à la notion de transfert, telle qu’elle a cours en psychothérapie de 

groupe, et à la manière radicale dont elle influence la nature du discours dans le groupe. Nous ne 

prendrons pas le temps d’élaborer ce sujet car Yalom relate là des notions tout à fait classiques. 

Mais si nous mentionnons en préambule à cette section, le fait que Yalom accorde une place 

importante au transfert dans son travail, c’est pour mettre en perspective les propos qui vont 

suivre. En effet, pris hors contexte, ceux-ci pourraient donner l’impression que la psychothérapie 

existentielle rejette l’utilité de l’approche de la relation patient-thérapeute sous son aspect de 

relation de transfert, et son analyse. Tel n’est pas le cas. Ce qui est vrai par contre, c’est que la 

psychothérapie existentielle estime qu’au fil de la thérapie, au-delà de la relation de transfert et 

avant même qu’elle ne soit vraiment résolue, il s’installe entre le thérapeute et son patient une 

relation réelle, et que la manière dont celle-ci évolue est intimement liée au processus de 

guérison. Ce sont les considérations relatives à cette notion de relation réelle que j’aborderai ici. 

5
 Yalom I.D. (1995), The Theory and practice of Group Psychotherapy, Basic books, U.S.A. 



51 

Aussi utile que soit la relation de transfert comme outil de travail, le psychothérapeute n’aura pas 

comme objectif de manœuvrer sa présence comme le font certains analystes classiques, de façon 

à mettre en avant ‘l’écran blanc’ sur lequel le patient pourra projeter son (ses) transfert(s). Au 

contraire, estimant que la relation de transfert se met déjà  facilement en place sans la moindre 

aide extérieure, le psychothérapeute existentiel aura comme seul souci celui d’être en relation 

avec son patient d’une manière aussi réelle et authentique que possible. 

Tel que rapporté par Yalom (1980), parmi les thérapeutes qui estiment que c’est la relation réelle 

patient-thérapeute qui influence le plus le processus de guérison, Kaiser se distingue en postulant 

que ‘le thérapeute guérit simplement en étant avec le patient’. Selon lui, une thérapie efficace 

nécessite que le patient passe un temps suffisant avec une personne ayant des caractéristiques de 

personnalité bien précises. Quelles caractéristiques ? Kaiser en cite quatre: 

1. Avoir un intérêt pour les gens. 

2. Avoir des convictions théoriques sur le processus thérapeutique qui 

n’interfèrent pas avec son intérêt à aider le patient à communiquer librement. 

3. Être dépourvu du type de structure névrotique qui empêcherait la mise en 

place d’une communication ouverte avec le patient 

4. Avoir une disposition mentale de réceptivité - le fait d’être sensible à la 

duplicité et/ou aux éléments non-communicatifs dans le comportement du 

patient. 

(Page 405, traduction libre) 
6
 

Concernant le degré auquel il convient au thérapeute de se dévoiler en tant que personne privée, 

avec tout ce que cela implique, le plus important selon Yalom est de s’assurer que tout 

dévoilement du thérapeute soit fait ‘au service du développement du patient’. Il s’ensuit qu’il y a 

certaines choses que les thérapeutes doivent garder pour eux- mêmes. Ils doivent éviter de dire 

des choses qui pourraient être destructrices pour le patient. Et ils doivent avant tout respecter un 

principe de timing, réguler le rythme de la thérapie et être attentifs à ce que le patient est prêt ou 

non, à entendre. 

 L’approche visant à favoriser l’éclosion des forces actualisantes 

Tel que rapporté par Yalom (1980), Martin Buber distinguait deux approches fondamentales par 

lesquelles on pouvait essayer d’affecter l’attitude d’une autre personne, face à la vie. "Soit on 

essaye d’imposer son attitude et ses opinions à un autre (de manière à ce que l’autre les 

incorpore comme étant les siennes), soit on essaye d’aider l’autre à découvrir ses propres 

dispositions, et à vivre ses forces actualisantes " (Page 408, traduction libre) 
7
. 

La première approche, que Buber nomme ‘imposition’, est celle qu’emploie le propagandiste. La 

deuxième, ‘l’éclosion’, est celle que recherchent plus volontiers les enseignants et les 

thérapeutes. Cet idéal d’éducation par processus d’éclosion suscite néanmoins un nombre 

important de divergences, portant sur la manière dont il convient de chercher à le réaliser. 

6 et 7
 Yalom I.D. (1980), Existential Psychotherapy, Basic books, U.S.A. 

 



52 

Afin de décourager le transfert de responsabilité sur les épaules du thérapeute, certains 

thérapeutes estiment que la thérapie doit être entièrement non-structurée, le thérapeute 

entièrement non-directif, le patient entièrement responsable non seulement du contenu mais aussi 

du processus de la thérapie. C’est le cas d’un certain nombre de Rogériens hyper- orthodoxes. 

Pour Yalom, il y a des limites évidentes à opposer à une posture aussi extrême. Selon lui, aucun 

thérapeute ne peut aider un patient qui, à cause d’une grande confusion, d’un manque de 

structure ou d’un manque de confiance, met un terme prématuré à sa thérapie. Il argumente que 

justement parce que le thérapeute a comme visée ultime celle d’aider le patient à assumer sa 

responsabilité, il ne s’ensuit pas que le thérapeute doive insister pour qu’il le fasse à chaque pas, 

même au début de la thérapie. Au contraire, la situation thérapeutique requiert du thérapeute 

qu’il fasse preuve d’une grande polyvalence. Au début d’une nouvelle thérapie, il importe que le 

thérapeute soit actif et qu’il procure à son patient un soutient considérable. Ce n’est qu’avec le 

temps, une fois l’alliance thérapeutique fermement établie, que le thérapeute pourra 

progressivement adopter une posture plus égalitaire -  par laquelle le patient engage de plus en 

plus sa responsabilité à tous les niveaux. 

La facilitation de ce processus de partage de responsabilités confronte le thérapeute à un 

dilemme important. Un thérapeute trop actif prend le pouvoir à la place du patient ; un thérapeute 

passif transmet un sens d’impuissance au patient. Pour Yalom, le problème est particulièrement 

prononcé en psychanalyse classique, lorsque la gamme étroite du comportement de l’analyste et 

son inactivité relative peuvent engendrer une dépendance prolongée. Comment prendre un cap 

intermédiaire ?  

Une alternative possible consiste pour le thérapeute à amener le patient à reconnaître le processus 

par lequel il effectue des choix. Lorsqu’un patient hésite devant une difficulté, plutôt que de 

l’influencer à faire ce qu’il (le thérapeute) considère être le meilleur choix, le thérapeute se 

focalise sur les moyens à sa disposition pour faire comprendre à son patient que, qu’il le veuille 

ou non, il est confronté à un choix et qu’il ne peut échapper à cette liberté. 

Des suggestions actives de la part du thérapeute peuvent, selon Yalom, pour autant qu’elles 

soient convenablement employées, être utilisées pour élargir la conscience. 

Bien entendu il ne s’agit pas pour le thérapeute de prendre les choses en main pour le patient en 

prenant des décisions pour son compte, en lui dictant comment vivre. 

Il y a cependant des cas de figure où le thérapeute peut suggérer ce qui paraît être une option 

comportementale évidente, ceci lorsque le patient, à cause d’une perspective restreinte, serait 

incapable de la considérer. Il n’est pas important que le patient suive le conseil ; le but de la 

procédure est que le patient soit rendu attentif au fait qu’il a de la difficulté à envisager des 

options évidentes. À partir de cette constatation, la thérapie peut explorer ce qu’implique le 

choix, le mythe de l’absence de choix, ainsi que les sentiments évoqués par une confrontation à 

la liberté. 

 



53 

d) Ses dégagements métacognitifs 

En parcourant les divers récits de cas cliniques dont nous fait part le Dr. Yalom, quelques unes 

de ses réflexions ont retenu notre attention plus particulièrement, dont notamment : 

 Réflexions autour du cas de Marge (1989), pages 219 & 221, traduction libre) 
8
 

Yalom nous confie qu’il a quelque peu hésité avant d’accepter Marge comme cliente. Il nous 

confie que tout la concernant : de multiples tentatives de suicide, des problèmes alimentaires, 

le fait qu’elle fut victime d’un abus sexuel précoce de la part de son père et qu’il lui arrivait 

d’avoir des épisodes de pensées psychotiques, et finalement le fait que ça faisait 23 ans qu’elle 

était en thérapie – tout criait « état limite », une étiquette qui en ses propres mots : sème la 

terreur dans le cœur d’un psychiatre qui n’est plus tout jeune et qui aspire à plus de confort. Il 

nous relate ici l’échange qu’ils ont eu suite à une séance qui s’est avérée être déterminante pour 

Marge. 

Marge : D’une manière ou d’une autre, notre dernière séance semble avoir changé 

beaucoup de choses. C’est presque miraculeux la manière dont vous avez, en un laps de 

temps si court, réussi à me sortir de la mouise. Je suis vraiment heureuse que vous soyez mon 

psychiatre. 

Yalom (ses réflexions) : Bien que charmé par son compliment ingénu, je me sentais mal à 

l’aise par rapport à deux des choses évoquées par Marge : d’une part à cause du mystérieux 

« d’une manière ou d’une autre », et d’autre part à cause de l’étiquette de faiseur de 

miracles. Tant que Marge pensait en ces termes, elle ne guérirait pas – parce que la source 

de l’aide apportée était soit à l’extérieur d’elle-même, soit incompréhensible. Mon rôle en 

tant que thérapeute (pas si différent de celui d’un parent) était de me rendre obsolète – 

d’aider la personne à devenir sa propre mère ou son propre père. Je ne voulais pas 

« l’améliorer ». Je voulais l’aider à prendre la responsabilité de s’améliorer elle-même, et je 

voulais que le processus de changement lui soit aussi clair que possible. 

Yalom : Précisément qu’est-ce qui dans notre dernière heure ensemble vous semble s’être 

avéré déterminant ? 

Marge : La chose principale qui a fait qu’à partir de ce moment là j’ai commencé à me 

sentir apaisée c’est le fait que vous m’ayez dit que votre femme avait les mêmes problèmes 

que moi au travail. Je me sentais si mal dans ma peau et si monstrueuse et je voyais votre 

femme comme étant si extraordinaire que j’estimais que nous ne pouvions être mentionnées 

ensemble de quelque manière que ce soit. En me confiant que nous avions toutes deux les 

mêmes problèmes vous m’avez démontré que vous aviez quand même du respect pour moi. 

Yalom (ses réflexions) : J’étais tout excité d’entendre ce que me disait Marge. Ce qui 

comptait le plus c’était ce qui se passait au-delà des mots : ce que je faisais et non pas ce que 

je disais. En partageant quelque chose à propos de ma femme, j’ai fait quelque chose pour 

Marge, je lui ai fait un cadeau – ce qui comptait vraiment, c’était l’acte thérapeutique que 

je posais, et non pas les mots que je prononçais. 

8
 Yalom I.D. (1989), Love’s Executioner and other tales of Psychotherapy, Penguin books, New York 



54 

Marge : En fin de compte, le simple fait de me poser la question « Qu’est-ce qui a aidé ? » a 

été important parce que ça m’a donné confiance qu’il y avait une manière par laquelle je 

pouvais m’améliorer. J’ai également trouvé utile que vous ne vous êtes pas mis dans votre 

rôle de mage qui s’efforçait à me faire deviner les questions auxquelles vous connaissiez déjà 

les réponses. J’ai aimé la manière dont vous avez reconnu le fait que vous ne saviez pas. 

J’ai aimé le fait que vous ayez suggéré que nous explorions la chose ensemble. 

 Réflexions autour du cas de Halston (1999), pages 202 & 205, traduction libre) 
9
 

Yalom nous confie qu’il avait de la peine à s’intéresser à Halston. Halston ne le regardait 

jamais : Il avait un long visage triste et endeuillé. Si Halston avait à un moment donné 

possédé une quelque étincelle, celle-ci s’était depuis longtemps éteinte. Il était sans lustre, 

une compilation de tons de gris : des cheveux grisonnants, une barbichette en gris strié 

parfaitement entretenue, des yeux couleur ardoise, un complet gris, des chaussettes sombres. 

Son discours se déclinait en gris. Aucune trace de couleur ou d’excitation quelconque 

n’animait Halston, que ce soit dans son corps ou dans son esprit. Devant l’insistance de ce 

dernier à vouloir mettre un terme à sa thérapie sur la base du fait qu’il trouvait son style 

(celui de Yalom) trop décontracté, et sentant qu’il n’avait plus grand chose à perdre, Yalom 

lui tint le discours suivant : 

Yalom : Je comprends votre préférence pour des rôles plus formels, et j’apprécie le fait que 

vous ayez voulu me faire part de vos sentiments quand à votre expérience de travail 

thérapeutique avec moi. Laissez moi en faire de même – j’aimerais vous faire part de mon 

expérience de travail thérapeutique avec vous ? 

Halston : Je suis tout ouïe. 

Yalom : Ce qui prédomine en moi, c’est une certaine frustration – frustration que je pense 

provoquée par le fait que vous êtes quelque peu avare. 

Halston : Avare ? 

Yalom : J’entends avare dans le sens que vous me donnez très peu. Chaque fois que je vous 

pose une question, vous me répondez par un télégramme laconique. J’entends par là que 

vous me donnez peu de mots, peu de détails descriptifs, et peu de révélations personnelles. 

C’est précisément pour cette raison que j’ai essayé d’établir une relation plus intime avec 

vous. Mon approche thérapeutique se décline autour des sentiments profonds dont mes 

patients me font part. Sur ce point, mon expérience professionnelle m’a convaincu que les 

rôles formels ont tendance à ralentir le processus d’expression/partage des sentiments 

éprouvés. C’est pour cette raison - la seule raison d’ailleurs –que  je m’efforce à me dévêtir 

de tout rôle formel. Et c’est parce que ce sont incontestablement les émotions qui se font 

jour au cours du processus thérapeutique qui en sont le carburant, que je vous demande si 

souvent de me faire part des sentiments que vous éprouvez à mon égard. 

9
 Yalom I.D. (1999), Momma and the meaning of life, tales of Psychotherapy, Penguin books, New York 



55 

 Réflexions autour du cas de Irène (1999), pages 95 &146, traduction libre) 
10

 

Irène est une jeune chirurgienne d’une quarantaine d’années qui vient consulter Yalom parce 

que son mari, Jack, est atteint d’une maladie incurable et qu’il n’en a plus pour longtemps. 

Jack mourra neuf mois après le début de cette thérapie et Irène aura besoin d’encore près de 

quatre ans de thérapie avant de pouvoir retrouver l’élan vital qui la déserte après la mort de 

Jack. Dans les premiers extraits ci-dessous Yalom nous relate les conclusions qu’il tire des 

joutes colériques qu’il a eues avec sa patiente durant les débuts très émotionnels de leur 

relation. Les derniers extraits se référent quant à eux aux réflexions que patient et thérapeute 

font ensemble à l’heure du bilan en fin de thérapie. 

Yalom (ses réflexions) : J’étais irrité, c’était indéniable. Irène savait comment cerner mes 

zones de sensibilité – elle se focalisait encore et encore sur les sujets qui m’irritaient le plus. 

Et j’ai appris à ne plus me retenir. Je laissais libre cours à mes sentiments. Irène pouvait 

venir dans mon cabinet tellement déprimée qu’elle pouvait à peine parler. Mais dès lors que 

nous nous disputions sur un quelconque sujet, inévitablement elle revenait à la vie. J’étais 

conscient du fait qu’en ces occasions je prenais le rôle de Jack. Il avait été le seul capable de 

lui tenir tête. Dans sa pratique hospitalière, Irène abordait ses élèves de façon 

outrageusement glaciale (les résidents chirurgiens l’avaient surnommée « la Reine »). Jack 

quant à lui n’avait jamais fait preuve d’une quelconque soumission. Elle me fit savoir  qu’il 

n’essayait jamais de cacher ses sentiments, et qu’il lui était coutumier de quitter une pièce en 

marmonnant « je n’ai pas le temps pour ces conneries ! » 

La rage d’Irène, que j’ai rencontrée pour la première fois durant notre deuxième mois de 

thérapie, était profonde et omniprésente. Alors que cette rage ne faisait irruption que de 

temps à autre, elle grondait sans cesse sous la surface. Au début, je ne m’en souciais pas 

trop. Les recherches que j’avais faites me faisaient croire que cette colère n’était pas plus 

inquiétante qu’une culpabilité tenace, qu’un regret ou qu’un déni temporaire est que celle-ci 

se dissiperait bientôt. Mais en cette circonstance, comme si souvent avec Irène, la recherche  

m’induisait en erreur. Encore et encore, je découvrais que les vérités « statistiquement 

significatives » (recherches qui le plus souvent excluent de leurs conclusions les résultats 

extrêmes) n’étaient en fait que peu significatives lorsque je me retrouvais dans une 

rencontre unique face à une personne en chair et en os. 

Comment faire face à l’immense colère d’Irène ? En premier lieu, je me suis appuyé sur le 

vieil adage thérapeutique qui nous enjoint de faire la distinction entre la personne et le rôle 

qu’elle joue. Le plus souvent la colère qu’un patient peut éprouver face à son thérapeute a 

davantage à voir avec le rôle qu’aux yeux du patient celui-ci joue, et non sa personne. Il me 

paru évident que la plus grande partie de la colère qu’Irène exprimait appartenait ailleurs – 

la vie, le destin, Dieu, l’indifférence cosmique – mais qu’elle déchargeait celle-ci sur la cible 

la plus proche : moi, son thérapeute. 

10
 Yalom I.D. (1999), Momma and the meaning of life, tales of Psychotherapy, Penguin books, New York 



56 

Sans doute la raison principale qui m’a permis de ne pas me retrouver réduit à néant par 

la rage d’Irène c’est la réalisation que celle-ci masquait une très grande tristesse, un 

désespoir profond et une grosse angoisse. 

Quand elle exprimait de la colère envers moi, je répondais parfois avec une irritation ou une 

impatience réflexive, mais le plus souvent avec de la compassion. De fil en aiguille, alors 

que par le passé lorsque je me trouvais confronté à une colère, je tentais de l’apaiser en 

essayant de la comprendre et de la résoudre de façon expéditive, avec Irène je compris que 

ce dont Irène avait besoin c’est que je contienne sa colère, que je la débusque et que je 

plonge en elle. 

Lorsqu’advint notre prochaine séance, la colère que j’éprouvais était égale à celle d’Irène. 

Cette session fut plus un match de lutte que de la thérapie. Nous eûmes la plus grosse de 

toutes nos disputes. Elle avait à mon égard un océan d’accusations : vous m’avez 

abandonnée ! Vous voulez que je fasse des compromis en tuant des parties vitales de moi-

même ! Face à cette fureur, je ne fis aucun effort de compréhension empathique. J’en ai ras-

le bol de vos champs de mines. J’en ai ras-le-bol que vous me fassiez passer des tests 

auxquels j’échoue le plus souvent. Et de tous les tests que vous m’avez adressés, celui-ci est 

le plus traître. Je terminais en empruntant une expression que son défunt mari employait : 

Nous n’avons pas le temps pour ces conneries ! 

Dans aucun de mes manuels ni dans aucune de mes supervisions ou formations n’aurais-

je conseillé à quiconque de lutter avec tant de colère avec un patient. Invariablement 

cependant, de telles séances permettaient à Irène d’avancer. 

En fin de compte, cherchant à démontrer une fois pour toute que sa colère ne me détruirait 

pas et ne me ferait pas fuir, j’émis une nouvelle règle thérapeutique : Chaque fois que vous 

exploserez vraiment face à moi, nous inscrirons une séance supplémentaire dans notre 

agenda hebdomadaire. Cet acte s’avéra être d’une grande efficacité ; en rétrospective, je le 

considère ayant été réellement inspiré. Ce faisant, je commettais un acte thérapeutique : Je 

lui démontrais non seulement que sa colère ne me ferait pas fuir, mais qu’au contraire elle 

aurait pour effet de nous rapprocher encore d’avantage. 

+++++++++++++++++++++++++++++++ 

Irène (disant à Yalom ce qui lui avait paru le plus aidant dans sa façon de faire avec elle) : 

Ce que j’ai le plus apprécié, c’est votre implication Vous avez eu face à moi une très grande 

endurance. Vous êtes non seulement resté proche de moi, vous m’avez constamment 

encouragée à parler de tout, aussi macabre que ça puisse être. Et si je ne le faisais pas, vous 

étiez le plus souvent à même de deviner, généralement de façon perspicace – je dois vous le 

concéder –ce que je ressentais. 

Vos actions étaient importantes – les mots tous seuls n’auraient pas suffit. C’est pourquoi 

l’une des meilleures choses que vous ayez faites a été de me dire que je devais vous voir pour 

une séance supplémentaire chaque fois que je me montrais vraiment enragée à votre égard. 



57 

Souvent, je sentais que vous procédiez sans aucun script, sans règles, sans procédure 

planifiée. C’est comme si vous improvisiez sur place. 

Yalom : Et que ressentiez vous face à cette improvisation ? 

Irène : J’avais parfois très peur. Je voulais que vous soyez le magicien d’OZ. J’étais perdue 

et je voulais que vous me disiez comment rentrer chez moi au Kansas. J’étais suspicieuse de 

votre incertitude. De fil en aiguille, je me suis néanmoins rendue compte que je ne me suis 

jamais sentie ordinaire ou insignifiante lorsque vous improvisiez. C’étaient des moments 

durant lesquels je me sentais unique et importante. Nous cheminions ensemble. 

Yalom : D’autres choses ? 

Irène : J’ai particulièrement apprécié les moments durant lesquels vous renonciez à réparer 

ou à analyser et me disiez des choses toutes simples comme : Irène, vous vivez un 

cauchemar, le pire que je puisse imaginer. Et la meilleure chose de toutes était quand vous 

ajoutiez – pas suffisamment souvent – que vous m’admiriez et me respectiez pour mon 

courage et ma persévérance. 

e) Notre appréciation des facteurs considérés par Yalom comme étant déterminants 

pour que se produise un changement psychothérapeutique 

En nous appuyant sur le triptyque conceptuel des praticiens de Thérapie Existentielle tel que 

résumé en 1ère partie de cette section (par Yalom), et en analysant les métacognitions qu’il 

nous livre en rapport avec les études de cas référencées ci-dessus, nous dégageons 6 facteurs 

qui à notre avis, sont à leurs yeux déterminants, pour que se produise un changement 

psychothérapeutique, soit  : 

1) L’aptitude duelle du Thérapeute en tant qu’artisan / participant d’une rencontre 

Thérapeute-Patient : la rencontre Thérapeute-Patient, le cœur même de la 

psychothérapie, est une aventure de découverte mutuelle, profondément humaine et 

caractérisée par un égard réciproque. C’est une rencontre entre deux personnes, l’une 

(généralement mais pas toujours, le patient) plus troublée que l’autre. Les thérapeutes ont 

un rôle duel : ils doivent à la fois observer et participer dans la vie de leurs patients. En 

tant qu’observateur, le thérapeute doit être suffisamment objectif pour pouvoir guider son 

patient de façon rudimentaire. En tant que participant, le thérapeute doit pouvoir pénétrer 

dans la vie de son patient de façon à s’en retrouver affecté, parfois même changé par sa 

rencontre avec lui. 

2) L’engagement authentique du thérapeute : l’axiome central à la psychothérapie est le 

suivant : c’est l’implication relationnelle qui guérit. Le changement psychothérapeutique 

découle d’un engagement sincère et authentique, et cela implique une mutualité. Les 

thérapeutes s’attachent à faciliter un changement chez le patient, et dans ce processus se 

retrouvent eux-mêmes changés. Un bon thérapeute est un étudiant engagé sur un 

perpétuel chemin de découverte de soi. 

 



58 

Plus il se sent bien dans sa peau, plus il devient capable de renoncer à un habit d’autorité 

et à accueillir ses patients dans leur pleine intelligence et sensibilité. 

Un thérapeute aide son patient, non pas en décortiquant son passé, mais en étant 

profondément présent à lui en tant que personne. Il importe plus que tout que le 

thérapeute soit digne de confiance, intéressé et convaincu qu’au travers d’une action 

commune il sera possible d’engendrer une guérison. Le drame lié au processus de 

régression et de récapitulation d’inceste (ou de quelque autre entreprise intellectuelle 

et/ou cathartique) est qu'ils ne favorisent la guérison que si ces exercices procurent au 

patient et au thérapeute une activité en commun intéressante ; pendant ce temps, la vraie 

force curative, la relation thérapeutique, est en train d'agir. 

3) L’engagement mutuel dans un processus de co-construction : Pour être efficace, le 

thérapeute doit être capable de vider son esprit des attentes et des conceptions 

stéréotypées qui obstruent sa vision, et qui l’empêcheraient de permettre au discours 

original et spécifique à son patient, de naître et de s’épanouir dans la relation. 

L’entreprise psychothérapeutique se doit d’être organique : le thérapeute et son patient 

doivent ensemble façonner le cours de la thérapie – le processus thérapeutique 

s’accomplit nécessairement dans un travail de co-construction. 

Etant donné que les thérapeutes doivent, tout comme leurs patients, faire face aux 

contraintes de leur existence, toute attitude de professionnalisme désintéressée, si 

nécessaire à la méthode scientifique, est inappropriée en thérapie. Nous thérapeutes ne 

pouvons en aucun cas, même avec la plus grande sympathie, suggérer à nos patients 

qu’ils doivent se battre avec leurs problèmes. Nous ne pouvons leur dire vous et vos 

problèmes. Au lieu de cela, il nous incombe de parler de nous et de nos problèmes, car 

nos vies, nos existences, sont toutes interpellées par les mêmes contraintes existentielles. 

4) La capacité du Thérapeute à engager la relation qu’il va nouer avec son patient en 

acceptant d’une part de faire face à ses inévitables incertitudes, et d’autre part 

d’aider son patient à prendre acte du sens qu’il attribue à la vie  : Le sens de la vie 

que nous menons découle du sens que nous attribuons aux activités dans lesquelles nous 

nous engageons. 

En thérapie comme dans la vie, le sens est le bénéfice secondaire que nous tirons des 

engagements que nous prenons - voilà ce sur quoi les thérapeutes doivent diriger leurs 

efforts. 

Non pas que l’engagement nous procure une explication rationnelle aux interrogations 

sur le sens – c’est plutôt qu’il fait en sorte que cela n’a plus d’importance. Dans leur 

travail quotidien, les thérapeutes, s’ils veulent pouvoir être en relation avec leurs patients 

de manière authentique, doivent inévitablement faire face à une grande incertitude.  

 

 



59 

L’inévitable confrontation du patient, avec des questions sans réponses, amène le 

thérapeute non seulement à devoir se confronter aux mêmes questions, mais aussi à 

reconnaître que l’expérience de l’autre est en définitive irrémédiablement privée et 

méconnaissable. 

Cette capacité à endurer un degré élevé d’incertitude est un pré-requis pour la profession. 

Alors que le grand public pourrait croire que les thérapeutes guident leurs patients 

systématiquement et de façon assurée, d’un stade thérapeutique à un autre jusqu’à un but 

anticipé, ce n’est en fait que rarement le cas. En réalité, les thérapeutes sont souvent 

décontenancés, ce qui les amène à improviser et tâtonner pour trouver leur chemin. Ceci 

étant, ils peuvent être fortement tentés d’intégrer des certitudes en adoptant une façon de 

penser rigide liée aux concepts d’une école donnée, choisissant en même temps de suivre 

un protocole thérapeutique prédéterminé. Cette façon de procéder est perfide : elle 

empêchera très certainement que se noue la rencontre incertaine et spontanée, 

indispensable pour qu’advienne une thérapie efficace. 

5) La capacité du Patient à exprimer et partager ses sentiments les plus profonds avec 

son Thérapeute est une aptitude qui ancre profondément la relation thérapeutique. 

C’est également une aptitude qui influe de façon décisive, sur sa capacité à accepter 

qui il est et à assumer la responsabilité pour la situation dans laquelle il se trouve : 

Etre vivant implique que nous éprouvions des émotions, des sentiments. Face à un 

événement donné, nous nous trouvons rarement indifférents. En fonction des 

significations qu’évoque l’événement, et de par les besoins qui sont les nôtres, nous 

pouvons éprouver du plaisir (à la perspective de la satisfaction d’un besoin important), de 

la peur ou de la colère (si nous nous sentons en danger ou contrecarrés dans nos espoirs), 

etc. Le fait d’éprouver des sentiments signifie que nous sommes en vie. C’est par les 

émotions que nous éprouvons que nous nous déployons dans la vie. Nos émotions sont 

les ressorts de notre motivation. 

Ceci étant, avant même d’aborder avec nos patients les différents facteurs qui influent sur 

leurs difficultés, nous devons prêter attention aux ressentis qui sont les leurs, ceux qu’ils 

arrivent à exprimer, ceux qu’ils retiennent ou s’interdisent de même éprouver. Nous 

devons être attentifs aux ressentis de nos patients et nous employer à encourager leur 

expression. 

En ce sens, notre meilleur outil est le plus souvent notre propre personne. Notre humanité 

fait que nous  sommes rarement indifférents devant qui que ce soit. Face à nos patients 

nous éprouvons immanquablement quantité d’émotions. C'est sur celles-ci que nous 

pouvons nous appuyer pour initier/instaurer l’implication relationnelle, qui sera le 

fondement du processus de changement qui pourra ensuite se déployer. 

 

 



60 

6) La capacité du Patient à changer (le degré de liberté qu’il pourra s’approprier) 

dépend d’une part de son aptitude à assumer la responsabilité de ses actes, et 

d’autre part de son aptitude à éprouver des envies qui l’inciteront à prendre des 

décisions pour agir : Le 1
er

 pas en thérapie, sans aucun doute le plus crucial, est celui par 

lequel le patient assume la responsabilité de la situation dans laquelle il se trouve. Tant 

que l’on estime que ses problèmes sont causés par une force ou par un agent extérieur, la 

thérapie n’aura pas de levier. Etant donné que les patients ont tendance à résister à cette 

prise de responsabilité, le thérapeute doit développer des techniques pour amener leurs 

patients à se rendre compte de la manière dont ils s’y prennent pour créer leurs 

problèmes. 

S’il est vrai que le fait d’assumer la responsabilité de leurs actes dirige les patients dans le 

vestibule du changement, cela n’équivaut pas au changement. Le thérapeute doit se 

souvenir, qu’au-delà de ses efforts pour amener son patient à des prises de conscience, à 

comprendre par quelle voie il peut mieux assumer sa responsabilité et s’actualiser, sa 

vraie proie c’est le changement. 

Etre libre présuppose non seulement que nous prenions la responsabilité pour les choix 

que nous faisons, mais également que nous posions des actes de vouloir. Bien que le 

concept de vouloir soit un concept que les thérapeutes utilisent rarement de façon 

explicite, ils déploient néanmoins des efforts considérables à tenter d’influencer le 

vouloir d’un patient. En tant que thérapeutes, en nous appuyant sur le présupposé qu’une 

meilleure compréhension des choses élicitera un changement, nous nous employons 

encore et encore à clarifier et à interpréter. Cependant, lorsque nous constatons que des 

années d’interprétations n’ont pas réussi à engendrer de changements, nous en arrivons 

parfois à exhorter nos patients directement : L’effort est nécessaire. Vous devez essayer 

… Et quand ces exhortations ne suffisent pas non plus, nous sommes parfois réduits à 

employer quelque moyen que ce soit par lequel une personne peut éventuellement en 

influencer une autre. Nous pouvons ainsi faire des recommandations, argumenter, 

harceler, implorer ou simplement endurer, toujours dans l’espoir que le monde névrotique 

de notre patient va s’écrouler tant nos efforts l’auront exténué. Quoi que nous fassions 

(ou ne fassions pas) nous ne pouvons éluder le fait que c’est par le vouloir, le ressort de 

l’action, que notre liberté s’acquiert. 

 

 

 

 

 

 



61 

CHAPITRE IV D – Collaborative Therapy 

Harlène Anderson 

(Peggy Penn et Susan Levin commentant les études de cas) 

Harlène Anderson est une psychologue américaine. Avec le Dr Harold A. Goolishian (1924–

1991), elle a développé une approche de thérapie dite collaborative et postmoderne. Elle est 

reconnue comme chef de file dans le domaine du mariage et de la thérapie familiale pour ses 

contributions théoriques, ainsi que pour ses pratiques novatrices en formation. L'approche 

collaborative, d'abord développée pour une utilisation en thérapie familiale, s'est avérée être utile 

dans une variété d’autres domaines dits systémiques, dont l’organisation des entreprises, 

l'enseignement supérieur et la recherche. Le triptyque décrit ci-dessous reprend de façon 

condensée les idées clés exprimées dans son ouvrage de référence Collaborative Therapy - 

Relationships and conversations that make a difference (Anderson & Gehart (Dir.), (2007) 
1
 

a) Sa conception de l’homme 

 Un regard Postmoderne sur la connaissance, le langage et la construction sociale 

Le qualificatif Postmoderne se réfère d’une part à une mouvance d’art et d’architecture qui 

prit son essor à la fin du 20
ème

 siècle, et d’autre part à une branche de la philosophie 

contemporaine française. Harlène Andersson quant à elle se réfère au Postmodernisme en y 

englobant une famille de concepts (développés au sein de communautés de chercheurs en 

sciences sociales et naturelles) qui remettent en question la pertinence de concepts tels que 

« fondement de connaissance » et « certitude épistémologique ». Le Postmodernisme remet 

en cause la notion de Vérité avec un V majuscule. Il remet en cause la place centrale 

accordée à une connaissance individuelle, à un monde pouvant être objectivement connu, 

ainsi que l’idée que le langage soit capable de transmettre une vérité. 

La connaissance 

Le Postmodernisme conçoit la connaissance d’un point de vue différent : la connaissance est 

socialement construite ; la connaissance et le connaisseur sont interdépendant ; toute 

connaissance ou acte visant à connaître s’inscrit dans une histoire, un contexte, une culture, 

un langage, une expérience et une compréhension. Le Postmodernisme s’intéresse davantage 

à la connaissance locale – cette connaissance développée au sein d’une communauté 

composée de membres qui sont activement engagés à la développer. La connaissance locale 

peut être considérée comme étant une connaissance participative ou relationnelle, par 

opposition à une connaissance objective et/ou une connaissance qui serait indépendante de 

celui qui observe. En tant que telle, cette connaissance sera utile à ses participants. Selon le 

Postmodernisme, nous ne pouvons connaître le monde qu’à travers notre expérience, nous ne 

pouvons en avoir une connaissance directe. De surcroît, nous continuons sans cesse à 

interpréter nos expériences et à interpréter nos interprétations. 

1 
Anderson & Gehart (Dir.) (2007), Collaborative Therapy - Relationships and conversations that make a 

difference, Taylor & Francis Group, New York 



62 

Il s’ensuit donc que la connaissance que nous acquérons ainsi, est fluide, évolutive, 

changeante. Il n’y a par conséquent aucune finalité à notre connaissance, aux significations 

que nous attribuons aux choses, à nos compréhensions ou à nos réalités. 

Les réalités que nous créons ainsi, nous les élaborons les uns avec les autres. La connaissance 

n’est pas une activité individuelle ni un processus passif ; la connaissance ne peut ni être 

transmise ni être reçue par un autre, en isolation. 

Le langage 

Du point de vue Postmoderne, le langage (le moyen par lequel nous communiquons ou nous 

nous exprimons les uns envers les autres – verbalement ou non verbalement) est le véhicule 

principal par lequel nous construisons et attribuons un sens à notre monde. Plus exactement, 

le langage est ce qui permet la description et le sens que nous attribuons à ce qui se passe – le 

véhicule du processus par lequel nous cherchons à comprendre et à créer du sens – se 

rapportant à la connaissance de notre monde et de nous-mêmes. Le langage est par 

conséquent l’instance qui limite et donne forme à nos expressions. 

En résumé, l’on peut dire que la réalité que nous attribuons aux événements, aux expériences 

et aux personnes qui peuplent nos vies n’existe pas à l’intérieur d’une chose ou d’une 

personne ; au lieu de cela, elle est créée socialement à l’intérieur d’une culture donnée et est 

continuellement modelée et remodelée par le langage. 

Le constructionnisme social 

Dans le cadre de référence Postmoderne, la discipline qui s’intéresse à la manière dont les 

hommes s’y prennent pour arrêter leurs descriptions des choses, leurs explications, et leur 

compréhension d’eux-mêmes et de leur monde, s’appelle le constructionnisme social. C’est 

une discipline qui adopte un regard sceptique face aux vérités établies, en s’interrogeant de 

façon marquée sur le pouvoir et l’autorité que ces « vérités » confèrent. 

Parfois le terme constructionnisme social est apparenté à la notion de constructivisme. 

Cependant le constructionnisme social se différencie du constructivisme en ce que ce dernier 

s’est avant tout intéressé à un individu autonome et à la manière dont celui-ci construit sa 

vision du monde. Même si les deux notions promeuvent l’idée selon laquelle la connaissance 

serait une construction, le constructionnisme social prolonge la vision de paternité 

individuelle élaborée par le constructivisme en évoquant pour sa part une paternité plurielle 

et socialement construite. Les constructionnistes se sont entre autres intéressé à la manière 

dont les personnes coordonnent leurs activités quotidiennes, les unes avec les autres. De leurs 

recherches découle la notion de réalité conversationnelle sur laquelle la thérapie 

collaborative s’appuie de façon importante, comme nous le verrons plus loin. 

 L’Herméneutique Relationnelle 

Au début des années 1980 Harry Goolishian et Harlène Anderson, inspirés par les théoriciens 

constructivistes du Mental Research Institute de Palo-Alto, se sont intéressés au langage et à 

son impact en thérapie. Rapidement ils se sont trouvés confrontés au concept de 

l’herméneutique. 



63 

Cette notion, née de l’art d’interpréter des textes se rapportant aux sciences humaines, s’est 

peu à peu transformée en une véritable philosophie de l’interprétation. Ce concept a permis à 

Goolishian et Anderson d’élaborer une vision de l’interprétation comme représentant un 

processus,  à travers lequel les hommes participent activement à la construction d’une vision 

du monde qui leur est propre. 

Cette élaboration a amené Goolishian et Anderson à considérer que la signification accordée 

à un événement et la compréhension qui en résulte, sont des choses qui sont élaborées par des 

individus en conversation les uns avec les autres, dans un effort réciproque pour se 

comprendre ainsi que l’environnement qui est le leur. La signification ainsi accordée et la 

compréhension qui en résulte est alors intersubjective. A partir de là, Goolishian et Anderson 

en arrivent à considérer que la quintessence de l’homme est dialogique – le processus de 

compréhension étant lui-même fondamentalement relationnel et dialogique – c’est une 

activité conjointe à deux – un dialogue entre soi et les autres –chaque personne est ouverte à 

l’autre et essaye de saisir ce qui fait sens pour l’autre. 

L’herméneutique relationnelle représente ainsi la notion selon laquelle nous participons à 

créer ce que nous pensons, ou croyons comprendre, ou connaître sur les autres et nous-

mêmes. Il s’ensuit qu’une véritable compréhension et une interprétation définitive d’un 

événement ou d’une personne ne peut jamais être arrêtée. Chacun ne peut qu’apporter sa 

version de la vérité. De surcroît, dans l’acte de communiquer cette version qui lui est propre, 

il est influencé par ce qu’amène dans la rencontre, celui qui l’écoute (l’interprète). 

 La Personne-En-Relation 

Sur la base des notions précitées les thérapeutes collaboratifs s’accordent pour dire que les 

patients qu’ils reçoivent dans leurs cabinets sont avant tout des Personnes-en-relation. Ils 

perçoivent leurs patients comme étant des individus engagés encore et toujours dans un 

devenir conversationnel, c’est-à-dire, dans une réalité qu’ils sont occupés à sans cesse 

construire et reconstruire, toujours affairés à modifier leur identité en fonction des 

interactions qu’ils entretiennent avec les autres. 

b) Sa théorie de la santé 

 Le but de la Thérapie Collaborative et son présupposé fondamental 

En réponse à la question « A quoi peut servir la thérapie collaborative ? », Harlène Anderson 

(2001) répond : "Mon but est simple : offrir l’aide que je suis capable de donner à un client 

en ce qui concerne son désir, son besoin, son agenda – se rapportant à sa difficulté de vivre, 

quelle qu’elle soit. J’accepte le fait qu’il y a d’habitude plus d’une réalité sur le sujet, la 

manière dont on peut imaginer sa résolution, et la relation que je peux prendre par rapport à 

celle-ci. Je n’ai jamais la prétention de prédire avant le début de la thérapie quoi que ce soit 

par rapport à cette aide – à quoi elle pourrait ressembler durant ou à la fin de la thérapie. 

Ce que j’ai à offrir n’est rien de plus qu’une certaine manière d’être – en relation avec 

l’autre" (paragraphe en page 7 de l’article publié dans le Journal of Family Therapy, traduction libre) 
2
 

2 
Anderson, H. (2001), Postmodern Collaborative and Person-Centered Therapies: What Would Carl Rogers Say? 

 Journal of Family Therapy 



64 

 La conversation dialogique et son intention 

Lorsque Harlène Anderson affirme que ce qu’elle a à offrir en tant que thérapeute c’est 

surtout une certaine manière d’être, à quoi se réfère-t-elle ? Elle se réfère avant tout à une 

manière d’être en relation avec l’autre par le dialogue.  

Dans l’ancienne civilisation Grecque, le mot dialogue se référait à dia (« à travers ») et logos 

(« mot »). Il se référait à l’échange social et à la génération de sens. Harlène Anderson quant 

à elle utilise le mot « dialogue » dans un sens similaire en se référant à un type de 

conversation : le fait de parler à ou converser avec quelqu’un (ou soi-même) en recherchant 

un sens ou une compréhension. Elle insiste sur le fait qu’il s’agit d’une action qui se fait 

avec. Les participants d’un dialogue s’engagent dans un processus mutuel de recherche 

partagée : ils réfléchissent ensemble, ils examinent ensemble, ils se questionnent ensemble, 

ils reflètent ensemble … A travers  cette démarche dialogique, les significations et les 

compréhensions sont sans cesse réinterprétées et clarifiées, revisitées et recréées. Il en résulte 

une construction nouvelle : un nouveau sens, une nouvelle compréhension. Il en découle 

surtout de nouvelles possibilités de pensée, de sentiments, d’émotions, d’expression et 

d’action. 

Cette recherche de sens n’implique pas la nécessité de partir à la recherche de ce qui serait 

caché ou encore à découvrir. Elle implique surtout l’acte de scruter le familier dans le but de 

voir avec de nouveaux yeux, d’entendre avec de nouvelles oreilles, voir et entendre 

différemment, comprendre différemment, articuler différemment … 

Il en ressort que la conversation dialogique est une activité relationnelle et collaborative. 

L'essentiel c’est que les participants d’un dialogue se considèrent les uns et les autres comme 

étant des partenaires conversationnels. L’acte de dialoguer requiert de la part des participants 

un sens de mutualité, d’authenticité et un intérêt sincère envers tout ce qui concerne l’autre. 

Celui ou celle qui participe à une conversation dialogique doit pouvoir faire appel à deux 

aptitudes complémentaires : il doit en 1
er

 lieu savoir écouter (pour comprendre ce que l’autre 

exprime et montrer un intérêt profond pour ce qui est exprimé), et il doit en 2
ème

 lieu savoir 

réagir à ce qui est dit (dans le but d’éventuellement pouvoir inciter l’autre à prolonger sa 

pensée ou son sentiment). 

Selon Harlène Anderson, la meilleure manière de mettre en œuvre cette double aptitude c’est 

d’apprendre à écouter l’autre comme s’il nous racontait une histoire. Elle nous fait remarquer 

que lorsqu’on écoute une histoire, c’est sa trame qui nous intéresse et pas nécessairement les 

détails ni les faits concrets. Elle nous confie que paradoxalement c’est souvent lorsque l’on 

renonce à se focaliser sur les détails et les faits, que ceux-ci nous restent plus facilement en 

mémoire. 

La conversation dialogique est une conversation à deux. C’est un processus d’aller-retour, de 

donner-prendre, de « nous-y-sommes-ensemble ». 



65 

C’est un processus dans lequel les personnes parlent ensemble plus qu’envers les uns les 

autres. Pour qu’un thérapeute puisse inviter son client dans un tel partenariat, il doit faire en 

sorte que l’histoire de celui-ci prenne toute la place « sur scène ». Cela implique que le 

thérapeute soit constamment en train d’apprendre, d’écouter et d’essayer de comprendre 

l’histoire que lui raconte son client. Le thérapeute écoute pour comprendre ce que le client 

comprend, et non pour sa propre compréhension. Ecouter pour entendre est un acte actif – le 

thérapeute offre ses commentaires, pose des questions, vérifie s’il a bien compris – quoi 

qu’il entreprenne, il le fait pour entretenir le processus de dialogue. 

La thérapeute collaboratif n’a pas d’autre intention que celui de promouvoir le dialogue. 

Dans son rôle de thérapeute, l’intention du praticien est d’inviter à, de faciliter et d’entretenir 

le dialogue. Cette intention repose sur la notion que, pour mieux faire face aux difficultés 

qui sont les siennes, le client a besoin d’apprendre quelque chose. Ce que précisément le 

client a besoin d’apprendre, le thérapeute ne le sait pas et il ne s’en préoccupe pas outre 

mesure. La tâche du thérapeute consiste simplement à engager son patient pour qu’il se 

mette dans une position de co-apprentissage – au travers d’un travail de recherche 

mutuelle, en conversation dialogique. 

La recherche mutuelle ainsi engagée est un processus interactif et fluide dans lequel 

thérapeute et client co-explorent ensemble le connu en vue de co-développer l’inconnu (le 

nouveau). Par cette recherche en commun, l’histoire du client se clarifie, s’élargit et prend 

spontanément une nouvelle dimension. Ce qui est ainsi créé (le nouveau contenu) découle de 

quelque chose qui s’est co-construit par la conversation dialogique. 

Un partenariat conversationnel  requiert de la part du thérapeute qu’il s’ouvre à et honore des 

voix multiples. Il est important que le thérapeute puisse apprécier la richesse des différentes 

possibilités qui s’expriment à travers ces voix. C’est en réussissant à accueillir ces multiples 

voix que le thérapeute pourra inviter l'autre à devenir un partenaire à part entière dans une 

conversation collaborative. Et c’est à partir du moment où cet autre commence à se sentir 

réellement partie prenante dans un vrai partenariat, que son élan de participation et de 

responsabilité partagée se décuple. Avant tout, c’est cet élan de participation et de prise de 

responsabilité partagée, que le processus de dialogue collaboratif vise à nourrir. 

 La narratif et son agencement auto-référent 

Le narratif (en thérapie, l’histoire que nous raconte une personne en difficulté de vivre) 

occupe une place centrale dans la thérapie collaborative. Historiquement, le narratif est une 

forme de discours – c’est la manière discursive que nous employons tous pour organiser, 

donner du sens à, donner une structure à, et rassembler en un ensemble cohérent les 

circonstances, événements et expériences de nos vies. A travers le narratif qui est le nôtre 

(dans lequel sont inclus nos descriptions et le vocabulaire que nous utilisons) nous exprimons 

notre compréhension de la nature humaine et des comportements humains. Le narratif, loin 

d’être une matrice figée, représente ce discours que nous élaborons et entretenons en 

communauté, par nos conversations avec les autres (et avec nous-mêmes). 



66 

En thérapie, nous rencontrons des personnes dont les problèmes peuvent être perçus 

comme émanant de narratifs sociaux et de définitions de soi qui ne se prêtent pas à des 

choix probants, ou qui limitent la personne à des choix restreints. Dans ce contexte, le 

but de la thérapie devient celui d’aider la personne à participer, à raconter et re-raconter son 

histoire (son narratif personnel). 

Au cours de ce processus, le thérapeute ne dicte en rien la manière dont le client aurait à 

raconter son histoire. Il ne privilégie aucune version et jamais ne laisse sous-entendre qu’une 

version serait plus juste, plus utile, ou préférable de quelque manière que ce soit. Autrement 

dit, le thérapeute ne se positionne pas comme un expert de narratif ou un éditeur de narratif. 

Son rôle consiste plutôt à faciliter l’accès à un espace de dialogue et à promouvoir celui-

ci en processus, tout en restant ouvert à l’imprévu qui en émergera inévitablement. Il 

cherche à faire participer son client à la co-construction d’un narratif alternatif, qui serait à 

même d’ouvrir à ce dernier l’accès à d’autres choix – des choix dont la mise en œuvre 

éventuelle resterait cependant toujours du ressort du client. 

c) Sa méthode d’intervention 

 La posture du thérapeute en ce qui concerne le début d’une thérapie collaborative 

Pour Harlène Anderson, inviter un client à s’impliquer dans une relation thérapeutique dite 

collaborative requiert de la part du thérapeute qu’il puisse : 

 Rencontrer et accueillir son client de manière à lui communiquer qu’il est le bienvenu et 

qu’il est reçu avec respect ; 

 Montrer que l’on est intéressé à s’engager avec lui et à apprendre à le connaître de la 

manière dont il choisira de se présenter ; 

 Engager la relation à partir d’un désir d’apprendre, d’écouter et de répondre à son client 

en essayant de le comprendre. 

En engageant ainsi le processus thérapeutique, le thérapeute accueille son client de manière à 

ce que ce soit l’agenda du client et son histoire qui s’installent au centre de la scène 

thérapeutique. Il se préoccupe par exemple de ce que le client souhaite que le thérapeute 

sache de lui, de ce dont le client souhaite parler, de l’histoire que le client souhaite 

raconter et comment il souhaite la raconter. Selon Anderson, pour mettre en œuvre une 

thérapie collaborative, il convient de procéder sur la base d’un rapport hôte-invité : le 

thérapeute fait en sorte qu’il (le thérapeute) soit l’hôte qui rencontre un client-invité, en 

faisant simultanément en sorte que le thérapeute soit reçu en tant qu’invité dans la vie du 

client. 

 La posture du thérapeute en ce qui concerne la connaissance – comment il s’y prend 

pour inviter son patient à envisager et à construire du nouveau. 

Selon Harlène Anderson (2007), ce qui se situe au cœur de l’approche collaborative et qui 

met mieux en évidence sa spécificité, découle de la posture qu’adopte le thérapeute en ce qui 

concerne la connaissance. Celle-ci se décline en une série de propositions dont l’essentiel se 

résume tel qu’indiqué ci-dessous  (Pages 45-55, chapitre 4) 
3
: 

3 
Anderson & Gehart (Dir.) (2007), Collaborative Therapy - Relationships and conversations that make a 

difference, Taylor & Francis Group, New York 



67 

Le Client comme expert et le Thérapeute comme expert 

En Thérapie Collaborative, la connaissance du client occupe une place prépondérante. Le 

client est considéré comme l’expert de sa vie et face à son thérapeute, c’est davantage lui qui 

adopte un rôle de précepteur. Le thérapeute quant à lui respecte, privilégie et honore la réalité 

du client - réalité qu’il prend très au sérieux. Il s’intéresse à l’histoire de son client, à 

comment celui-ci choisit de la raconter, à comment celui-ci préfère la raconter – à comment 

celui-ci choisit d’exprimer la connaissance qui est sienne. Le thérapeute s’appuie de façon 

très marquée sur l’expertise de son client. Cela ne signifie pas pour autant que la 

connaissance du thérapeute n’est pas valorisée. Le thérapeute ne se considère pas comme 

étant un expert en ce qui concerne la vie de son client ; c’est son client qui l’est. Au lieu de 

prétendre être un expert de la vie de son client (par rapport aux problèmes qui sont les siens, 

ses ressources, ses solutions préférées, etc.), le thérapeute estime que sa compétence ou 

son expertise se situe bien davantage au niveau de ce qu’il peut faire pour établir et 

promouvoir un environnement et des conditions qui favorisent une relation 

collaborative et qui génèrent un processus collaboratif. 

Client et Thérapeute joignent leurs efforts pour entamer une recherche en commun 

Il s’agit pour le thérapeute d’adopter une posture qui invite son client à effectuer avec lui une 

recherche en commun. Cette recherche est d’abord initiée par l’attitude intéressée du 

thérapeute qui demande au client de l’enseigner sur qui il est, ce qu’il souhaite, etc. 

Rapidement cependant, cette position basse qu’adopte le thérapeute incite le client à devenir 

un « co-apprenti » ; c’est comme si la curiosité du thérapeute était contagieuse. Autrement 

dit, ce qui débute comme un apprentissage allant dans un sens se transforme peu à peu 

en un apprentissage en commun, dans lequel client et thérapeute co-explorent le familier et 

co-développent le nouveau, passant ainsi à une recherche conjointe. Dans cette recherche 

commune, ils se mettent ainsi à examiner ensemble, à se questionner ensemble, et à partager 

réciproquement les réflexions qui sont les leurs. 

La posture de Non-Savoir que le thérapeute adopte à l’égard de la connaissance 

Le Non-Savoir se réfère à la posture qu’adopte le thérapeute à l’égard de la connaissance 

(c'est-à-dire, à l’égard de la vérité, de la réalité, de la sagesse, de l’expertise, etc.). Il se 

positionne de manière résolument agnostique, voire sceptique, par rapport à ce qui est 

communément accepté. Selon Harlène Anderson, cette posture s’exprime au travers de 4 

caractéristiques qui favorisent une relation collaborative, soit : 

1) « Connaitre avec » par opposition à présupposer 

Les thérapeutes collaboratifs partent du principe qu’ils sont bien mal armés pour 

prétendre connaître quoi que ce soit de significatif par rapport à une personne avant 

d’avoir établi une relation étroite avec elle. Ce n’est que dans un rapport de personne à 

personne qu’une connaissance significative de l’autre peut s’acquérir. 

2) La manière dont le thérapeute considère la connaissance 

La connaissance que chaque participant amène à la conversation est valorisée de manière 

égale. « Valoriser » ne signifie pas pour autant « être d’accord avec ». 



68 

Cela signifie simplement avoir du respect pour, et avoir envie d’en savoir plus. Cela 

signifie que l’une ou l’autre des parties donnera de la considération pour, et essayera de 

comprendre ce qu’amène l’autre. 

3) L’intention avec laquelle le thérapeute utilise la connaissance 

Si le thérapeute met en avant une connaissance, c’est avant tout dans le but de 

promouvoir une conversation dialogique. Cette connaissance, quelle que soit sa forme – 

des questions, des commentaires, des opinions ou des suggestions – est offerte sous 

forme de carburant au dialogue. C’est une manière de participer à la conversation. Elle 

n’est pas offerte avec une intention autoritaire, objective ou instructive. 

4) La manière par laquelle le thérapeute offre ses connaissances 

Le thérapeute honore les voix de son client et n’essaie d’aucune manière de les contrôler 

ou de les asservir en donnant une plus grande importance à ses propres jugements. La 

connaissance que le thérapeute met en avant, de manière hypothétique et provisoire 

– est encore une fois, bien davantage pour prolonger le dialogue que pour quoi que 

ce soit d’autre. 

Cette attitude de Non-Savoir est parfois considérée comme contribuant à un 

appauvrissement de ce que le thérapeute aurait à offrir. Du point de vue de Harlène 

Anderson, c’est tout le contraire. Cette attitude, permet au contraire à ce que la voix du 

thérapeute puisse se faire davantage entendre. Dans ce contexte, il n’y a aucun sous-

entendu comme quoi il conviendrait d’accorder un poids plus marqué à la voix du 

thérapeute. 

La manière dont le thérapeute s’autorise à rendre publiques (à partager) ses pensées privées 

L’approche collaboratrice invite ses thérapeutes à être ouverts et, autant que faire se peut, à 

rendre visibles leurs pensées intimes. Le thérapeute peut partager avec son client quelque 

idée que ce soit, ou une interrogation, ou une suggestion. Si le thérapeute collaboratif 

s’autorise à partager avec son client une partie importante de son dialogue intérieur c’est bien 

évidemment pour alimenter l’échange dialogique. Le contenu spécifique de ce qu’un 

thérapeute en arrive à partager avec son client n’a que peu d’importance à coté de l’effet 

catalyseur produit par le partage de pensées privées, quelles qu’elles soient. Tel que nous le 

rapporte Anderson (2007), pour Bakhtin (1981), le fait de rendre publiques ses pensées 

privées mène à ce qu’il appelle une compréhension répondante (Page 50, traduction libre)
 4

. La 

prémisse ici est qu’une compréhension réciproque ne peut prendre place que si 

l’écouteur-orateur et l’orateur-écouteur font preuve de répondant tous les deux. 

Le thérapeute collaboratif part du principe que le fait de mettre ses pensées en mots produit 

quelque chose d’autre que la pensée elle-même ou sa compréhension. En s’exprimant, la 

pensée s’organise et se réforme ; elle s’altère dans le processus d’articulation. 

4 
Anderson & Gehart (Dir.) (2007), Collaborative Therapy - Relationships and conversations that make a 

difference, Taylor & Francis Group, New York 



69 

Harlène Anderson ne suggère pas pour autant que toutes les pensées privées doivent être 

articulées. Ce serait impossible. Elle signale simplement que le thérapeute collaboratif doit 

se rendre conscient du risque qu’il court à se cantonner dans un monologue si ce qu’il 

entend est trop souvent « archivé » au sein de son dialogue intérieur. 

Thérapeute et Client, en joignant leurs efforts, se transforment mutuellement 

Lorsque Thérapeute et Client se trouvent impliqués dans une activité conjointe et dynamique 

telle qu’une conversation dialogique. Thérapeute et client se trouvent tous deux modelés et 

remodelés. Le fait d’évoquer de nouvelles ou de différentes possibilités dans une 

conversation dialogique les amène tous deux à construire de nouvelles configurations 

sociales. L’expérience est altérée et tous deux sont susceptibles de découvrir des connections 

à leurs expériences qu’ils n’avaient jamais remarquées auparavant. 

En joignant leurs efforts, Thérapeute et Client  construisent quelque chose de nouveau entre 

eux. Ce quelque chose de nouveau n’est pas un résultat ou un produit que l’on découvre à la 

fin d’une rencontre. C’est quelque chose qui émerge constamment à travers toute la durée de 

la rencontre, alors qu’en même temps il la prépare pour l'avenir. Chaque conversation se 

présente comme un tremplin pour la prochaine, que ce soit à l’intérieur ou à l’extérieur du 

cabinet de thérapie, ceci tant pour le client que pour le thérapeute. 

Une posture de confiance face à une inévitable incertitude 

Le fait d’être un thérapeute collaboratif qui devient un partenaire conversationnel, qui 

valorise l’expertise de l’autre, qui se joint à l’autre pour conduire avec lui une recherche en 

commun, et qui ainsi renonce à la sécurité soi-disant procurée par un recours à des protocoles 

préétablis statistiquement comme produisant des résultats probants – tout ceci va 

inévitablement générer une incertitude non-négligeable. 

Lorsqu’un thérapeute accompagne ses clients en les emmenant se promener à ses côtés, 

la nouveauté qui en résulte (les solutions, les résolutions, les résultats, les futurs imaginés) 

est générée par une conversation locale. Elle est conjointement créée et elle s’adresse aux 

seules personnes concernées. La manière par laquelle la transformation prendra place, de 

quoi elle aura l’air est imprévisible. Elle variera de client à client, de thérapeute à thérapeute, 

de situation à situation. Il n’y a aucune manière de savoir avec certitude comment le narratif 

se déroulera et quel sera le résultat de la thérapie. Le thérapeute collaboratif n’a d’autre 

recours que de faire confiance à l’incertitude qui se présente à lui et se montrer ouvert à tout 

changement non-anticipé. 

L’approche collaborative ne préconise pas une improvisation à tout va. Il s’agit bel et bien 

pour le thérapeute de faire preuve de répondant, encore et toujours, face à ce que lui adresse 

son client, et de la façon précisée  ci-dessus. Mais quoi qu’il en soit, il aura besoin d’avoir 

confiance en lui-même et en son client. Face à l’incertitude, le thérapeute aura à se 

montrer confiant – confiant surtout en la manière qu’il lui importe de se positionner 

face à son client, de lui répondre et de l’inviter à se joindre à lui pour qu’en fin de 

compte ce dernier puisse trouver le moyen de décupler son autonomie. 



70 

 

 

La thérapie en tant qu’acte de la vie quotidienne 

Du point de vue de la thérapie collaborative, ce que Client et Thérapeute ont à partager au 

cours du processus thérapeutique est quelque chose qui relève de la vie quotidienne. Ce 

qu’ils s’attachent à comprendre ensemble est fondé dans l’histoire humaine, dans sa culture. 

Le point essentiel, c’est que le thérapeute s’intéresse davantage à ce que son client comprend, 

qu’à sa propre compréhension professionnelle. 

Ce qui est en jeu en thérapie collaborative, c’est la rencontre entre deux êtres humains et 

comment cette rencontre peut s’avérer être source de nouvelles interactions humaines. Il ne 

s’agit bien entendu pas de transformer la thérapie en un lieu de bavardage sans direction, 

comme ce qui peut prendre place entre des amis occasionnels. Les conversations et les 

relations thérapeutiques sont bien entendu particulières, ayant un agenda et se plaçant 

dans un contexte défini. La thérapie n’est pas pour autant un lieu ou l’on ne fait que  parler 

de problèmes psychologiques – c’est simplement un lieu dans lequel client et thérapeute 

peuvent ensemble aborder des situations de la vie quotidienne, que nous abordons tous par 

ailleurs. 

Ce qui accorde le caractère distinct de la situation thérapeutique c’est avant tout et surtout 

une série de valeurs visant à promouvoir un dialogue entrepris dans un climat de confiance. 

 Traits distinctifs émanant de recherches faites sur la Thérapie Collaborative 

La thérapie collaborative possède plusieurs traits distinctifs, qui lorsqu’on les considère 

ensemble, font d’elle une thérapie davantage non-limitée dans le temps. Elle permet en outre 

davantage d’improvisation de la part du thérapeute. Ces principaux traits sont les suivants : 

La thérapie collaborative est une approche dynamique, sans protocole prédéterminé 

Elle se focalise non pas sur l’individu, mais  plutôt sur une personne en relation 

Ses applications vont au-delà du cabinet thérapeutique 

L’évaluation des résultats fait partie de la pratique quotidienne 

Le praticien et son client évaluent leur travail ensemble, au fur et à mesure qu’ils avancent. 

Ce qu’ils apprennent est employé pour informer leur progression, leur permettant d’apprécier 

et de construire sur ce qui est apparu comme utile, et de remettre en question ce qui n’a pas 

paru utile. 

Ses praticiens sont bien moins sujets au burnout 

Les thérapeutes collaboratifs font état du fait que leur travail leur permet de porter un regard 

sur leurs patients qui leur donne de l’enthousiasme. Plus que ça même, ils font état du fait 

que leur travail leur permet de se connecter avec des sources de créativité dont ils ne 

soupçonnaient pas l’existence. 



71 

Les clients qui en bénéficient et les thérapeutes qui la pratiquent développent un sens de 

liberté et d’espoir 

Les clients ont un sens d’appartenance ; ils sont conscients de participer à l’avancement de 

leur bien-être, voire même qu’il leur appartient d’en diriger le cours parce que c’est dans 

leurs cordes. C’est à partir de là que se développe peu à peu le sens de liberté et d’espoir qui 

leur permet de dire : vous et moi, nous sommes capables d’aller plus loin. Ces sentiments, 

parce qu’ils résultent d’un travail en collaboration, affectent tout autant les thérapeutes. 

d) Ses dégagements métacognitifs 

En parcourant les cas cliniques dont nous font part les praticiens de Thérapie Collaborative que 

nous avons retenus les récits (Peggy Penn et Sue Levin), quelques-unes de leurs réflexions ont 

retenu notre attention plus particulièrement, dont notamment : 

 Réflexions autour du cas de Ben – cité dans Anderson & Gehardt (Dir.) (2007), Chapitre. 7 

Ben, adolescent de 13 ans, vient consulter (dans le cadre d’une thérapie familiale avec ses 

parents, Gloria et David) parce qu’il a de grosses migraines. Un mois auparavant, Sylvia, une 

amie de la mère et très proche de toute la famille, est morte suite à un cancer foudroyant. 

Durant les semaines précédant sa mort, Sylvia passait une bonne heure par jour à discuter 

avec Ben sitôt qu’il rentrait de l’école. Après les funérailles, sans explication aucune à 

quiconque, Ben rentre tout seul à la maison, s’enferme dans le garage, et met le moteur de la 

voiture en marche. Comme tous ses proches, Ben reste perplexe par rapport à ce qui a motivé 

ce passage à l’acte. Malgré le fait qu’il aimait beaucoup Sylvia, son geste lui paraît 

incompréhensible. Ca lui fait peur parce qu’il se sent envahi par des sentiments de malaise 

persistants, ses notes à l’école sont en chute libre et il ne se sent pas bien (Textes de Peggy Penn, 

pages. 99-105, traduction libre) 
5
 

Penn : Montre-moi dans ton corps où se trouvent tes sentiments de malaise. 

Ben fait un signe en pointant sa tête 

Penn : Avais-tu très mal à la tête et ressentais-tu ces sentiments de malaise dont tu nous 

parles après les funérailles et lorsque tu te trouvais dans le garage ? 

Ben : Oui – je pense que oui 

Penn : Que diraient ces sentiments s’ils décidaient de parler … de s’exprimer très 

directement ? 

Ben : (me regardant de façon étrange pendant un moment, puis  murmurant). Ils pleureraient. 

Il y a une longue pause tandis que Ben et moi prenons le temps de nous installer 

dans un nouvel espace ensemble. 

Penn : Est-ce qu’il t’arrive de pleurer ? 

Ben : (me regardant) Parfois. Le plus souvent j’ai mal. 

5 
Anderson & Gehart (Dir.) (2007), Collaborative Therapy - Relationships and conversations that make a 

difference, Taylor & Francis Group, New York 



72 

Gloria : (prenant tendrement la main de son fils, alors que Ben se relève quelque peu) Nous 

avons tant de médecins dans nos vies - nous espérons que vous saurez nous aider à organiser 

tout ceci. 

Penn : (ses réflexions) J’ai de plus en plus le sentiment que les membres de cette famille 

étaient venus me voir pour trouver un chemin qu’ils pourraient fréquenter ensemble, restant 

en compagnie les uns des autres et  partageant leurs informations. 

Je leur dit que je serais ravie de les aider à collaborer – et que ça faisait sens pour moi 

aussi. 

Ben, de toute évidence, souffre du fait d’avoir plus de sentiments qu’il ne se sent à même de 

gérer. 

L’une après l’autre, j’ai pris le temps d’écouter attentivement chaque voix familiale. Il y a 

des questions que je me pose toujours alors que j’écoute une famille – interpellée par les voix 

que j’entends. Je me demande s’il n’y aurait pas des voix du passé qui auraient quelque 

chose d’important à dire ici – et je prends le temps de vérifier si à l’instant il n’y aurait pas 

des voix internes qui auraient quelque chose à dire, la mienne incluse. 

Penn : Y-a-t-il une phrase qui se répète dans ta tête ? 

Ben : (me regardant comme si j’avais réussi à lire ses pensées) Oui – je n’arrête pas de 

penser qu’il n’y a rien que je puisse faire – ou que j’aurais pu faire. 

Penn : Penses-tu que quelqu’un d’autre aurait pu faire quelque chose pour Sylvia ? 

Ben : Peut-être les médecins – peut-être pas … 

Penn : (la question suivante s’imposa comme un éclair dans mon esprit) N’as-tu jamais 

pensé qui si tu avais été un médecin tu aurais peut-être pu la sauver grâce à ton amour pour 

elle, grâce à ton expertise ? 

Ben : (ouvrant grand les yeux et en se relevant) Récemment, je voulais me porter volontaire 

dans les urgences de l’hôpital de Bellevue. Mon père pense qu’il pourrait m’aider à trouver 

un travail en tant que bénévole – mais ma mère ne veut pas – elle a peur du sang que je 

pourrais voir. 

Penn : (ses réflexions) Je me rends compte par son basculement corporel que cette voix 

« voulant aider » était très importante. Jusqu’alors, celle-ci était demeurée un souhait non 

exprimé dans la vie interne de Ben. Dans ce petit échange se trouvait la solution que Ben 

avait envisagée pour faire face à des sentiments extrêmement douloureux et bouleversants. 

Je demande à chaque personne individuellement ce qu’il ou elle pensait du souhait de Ben, 

d’expérimenter au travers de cette expérience de bénévolat ce que ça pourrait signifier 

d’être médecin. Tout le monde était surpris d’apprendre que Ben s’intéressait peut-être à la 

médecine – personne n’avait deviné. 



73 

Une part importante de l'écoute inclut pour moi, d’écouter ma voix interne – autrement 

dit, prendre contact avec les sentiments qui m’habitent alors qu’elle me parle. Je me pose 

activement des questions tout en écoutant. J’essaie d’atteindre un équilibre entre suivre 

mes clients émotionnellement et évaluer mes propres sentiments – ce qui m’arrive – et 

écouter mes propres questions en même temps. Je me demandais par exemple si pour Ben je 

représentais quelque chose ressemblant à un médecin. 

De plus en plus, j’en arrive à considérer que le fait d’écouter est sans doute la plus 

importante source de guérison que nous (en tant que thérapeutes) avons à offrir – écouter 

attentivement et de façon réactive les voix de la famille, leurs tons aussi bien que leurs 

contenus, sans oublier de conjointement écouter ses propres voix internes pour s’y 

abandonner alors que nous suivons les voix de la famille. 

Pour moi, écouter est un art qui se pratique sur plusieurs fronts à la fois : en 1
er

 lieu, je suis 

toujours alerte au fait de savoir si je ressens de l’empathie ou de la compassion pour la 

famille ou pour certains de ses membres. Ensuite, j’écoute les mots qui leurs sont importants 

pour qu’à partir de là nous puissions enchaîner sur d’autres mots importants (que je 

pourrais suggérer de mon coté). Ceci, je le fais sous forme d’associations, restant attentive à 

offrir des mots susceptibles de permettre à la famille de se sentir moralement validée. Nos 

voix d’écoute sont nos 1
ers

 outils de soins – elles y participent et en témoignent. Ces voix sont 

là pour apprécier toute l’histoire de la souffrance qui se raconte – une histoire qui la plupart 

du temps doit se raconter encore et encore. 

 Réflexions autour du cas de Nan – cité dans Anderson & Gehardt (Dir.) (2007), Chapitre. 8 

Nan est une jeune femme confrontée aux comportements violents de son mari qui la bat. 

Avant d’atterrir dans la clinique de Sue, elle a entrepris, sans succès, de nombreuses 

démarches pour trouver l’aide dont elle avait si désespérément besoin  (Textes de Sue Levin, 

pages. 120-123, traduction libre)
 6
 

Levin : Tu m’as parlé du fait que tu as cherché de l’aide en t’adressant à de nombreuses 

personnes : famille, amis, anciens thérapeutes, l’église. As-tu jamais eu le sentiment d’avoir 

été comprise ? 

Nan : Je n’ai jamais vraiment eu cette impression. 

Levin : Jamais ? 

Nan : Je n’ai jamais rencontré quelqu’un qui avait traversé ce que j’ai dû traverser. Le pire 

c’était les thérapeutes, parce que chaque fois que nous en sélectionnons un nouveau, je me 

sentais emplie d’espoir. Et quand nous y allions,  la plupart du temps les choses empiraient. 

D’habitude les choses empiraient parce que mon mari était incapable de faire face à la 

réalité. Il ne pouvait simplement pas… Je veux dire que l’homme en question était un être 

très malade. 

6 
Anderson & Gehart (Dir.) (2007), Collaborative Therapy - Relationships and conversations that make a 

difference, Taylor & Francis Group, New York 



74 

Nous allions donc voir des thérapeutes qui travaillaient à partir d’un modèle type – du genre 

qui consistait à repérer ce qui avait causé la dispute, puis de retirer cette chose du système. 

Mais en fait, la dispute était là avant la chose qui l’avait causée. En réalité – et c’est quelque 

chose que je ne commence à comprendre que maintenant – quand la tension commençait à 

monter en lui, il se focalisait sur un prétexte quelconque, peu importe lequel, de façon à 

justifier une dispute. En vérité les causes n’étaient pas du genre sur lesquelles l’on pourrait 

écrire une dissertation ou travailler en cabinet thérapeutique. 

Levin : Et pourtant, c’est comme cela que les thérapeutes choisissaient de vous en parler à 

vous et à lui. Et vous en parliez sans prêter la moindre attention à la violence, Comment en 

parliez vous entre vous à l’époque ? 

Nan : Le problème n’était pas directement adressé. Il l’a peut-être été avec le 1
er

 ou le 2
ème

 

thérapeute, lorsque nous avons  mentionné que nos disputes devenaient très physiques. Mais 

celui que j’ai trouvé le plus décourageant pour moi fut le pasteur presbytérien en Floride, 

qui est venu nous voir avec un CV particulièrement étoffé. Il avait une licence en travail 

social en plus de ses études en théologie. 

Je me souviens que ça faisait environ cinq mois que nous le consultions, et je venais d’être 

soignée avec 69 points de suture résultant du fait que j’avais été projetée au travers d’une 

fenêtre. J’étais assise là avec mon bras tout bandé, avec deux yeux au beurre noir. De toute 

évidence, l’horreur que je traversais n’était en rien invisible. Bud (mon mari) a commencé à 

dire quelque chose du genre « Oublions les vieilles oranges et focalisons-nous sur du jus 

d’orange frais ». Ce à quoi je répondis « Et moi alors ? Ce que nous traversons me coûte 

beaucoup trop ». Sur ce, Bud devint furieux, se leva et s’en alla. Le pasteur me regarda alors 

et me dit « Pourquoi le provoquez-vous ainsi ? Vous savez qu’il est soupe au lait. Pourquoi 

n’essayez-vous pas de composer avec lui ? » 

Levin : En fait, il vous faisait un reproche. 

Nan : C’est comme cela que je l’entendis. La plupart des thérapeutes étaient des hommes, et 

la plupart m’attribuaient la faute. Et, au point où j’en étais arrivée, je devais sûrement 

passer pour être quelqu’un d’incroyablement inepte. C’était difficile pour moi d’accomplir 

quoi que ce soit. 

Levin : (ses réflexions) Ce qui me frappe  le plus  c’est  que, malheureusement, il est rare 

que la psychothérapie ordinaire permette aux personnes qui consultent d’être entendues 

dans l’entièreté et dans la spécificité des situations dans lesquelles elles doivent se débattre. 

Les gens veulent être connus pour qui ils sont, pour ce en quoi ils croient, et pour les luttes 

qui sont les leurs. La thérapie est un endroit où les gens s’attendent à ce que cela se passe. 

La plupart des gens qui viennent en thérapie disent, d’une manière ou d’une autre, qu’ils 

n’ont pas été entendus ou respectés par les autres, chose qui le plus souvent fait partie de 

la problématique pour laquelle ils consultent. 

 



75 

Les thérapeutes, lorsqu’ils essaient de les comprendre avec leurs problèmes de manière trop 

concrète (en ce focalisant sur des faits, des statistiques ou des représentations diagnostiques) 

ceci de façon trop enthousiaste, trop rapide et avec trop d’expertise, n’arrivent pas à 

réellement entendre leurs clients. 

Lorsqu’en tant que thérapeutes nous n’entendons pas, nous commençons à faire partie du 

problème plutôt que de la solution. Nous limitons nos options en matière relationnelle et 

nous augmentons les problèmes de nos clients. En tant que thérapeutes, notre tâche 

essentielle est d’entendre nos clients, leurs souffrances, leurs rêves, leurs histoires, et leurs 

vies. 

Je suis convaincue que le fait d’entendre les histoires de nos clients, aptitude qui requiert 

de la curiosité, du respect, une position d’apprentissage, et une grande flexibilité d’être, est 

essentiel  au processus de changement. 

e) Notre appréciation des facteurs considérés par les praticiens de Thérapie 

Collaborative comme étant déterminants pour que se produise un changement 

psychothérapeutique 

En nous appuyant sur le triptyque conceptuel des praticiens de Thérapie Collaborative tel que 

résumé en 1
ère

 partie de cette section par Harlène Anderson, et en analysant les 

métacognitions que Peggy Penn et Sue Levin nous livres en rapport avec les études de cas 

référencées ci-dessus, nous dégageons 6 facteurs qui à notre avis, sont à leurs yeux 

déterminants pour que se produise un changement psychothérapeutique, soit : 

1) La capacité du Thérapeute à découvrir son Patient en écoutant/entendant les 

multiples voix qui le constituent en tant que personne, façon d’établir le climat de 

sécurité nécessaire et propice à un début d’échange : La priorité première du 

thérapeute collaboratif consiste à écouter son patient dans sa globalité : ce qu’il raconte 

ostensiblement, ce qu’il cherche à dire bon gré mal gré, ce qu’il a des difficultés à 

exprimer, la part de lui qui se trouve en forte souffrance, etc. Aucun échange dialogique 

ne peut être envisagé avant que ne soit d’abord établi chez le patient, le sentiment d’avoir 

été un tant soit peu entendu pour ce qu’il est, pour ce qu’il est en train de vivre, pour ce à 

quoi il se trouve confronté au moment où il vient consulter. 

2) La capacité du Thérapeute à écouter son Patient avec intérêt, curiosité, et l’envie 

d’amorcer une conversation avec lui : 

Partant du principe qu’il aura réussi à écouter son patient de façon à ce que ce dernier se 

sente suffisamment bien entendu dans ce qui le pousse à venir consulter, le thérapeute 

collaboratif aura à cœur d’approfondir la relation qu’il est en train d’établir avec son 

patient, en lui témoignant un intérêt pour tout ce qui touche à sa vie. C’est surtout par 

l’envie d’en savoir plus (curiosité sincère et spontanée) qu’il pourra progressivement 

mettre en place l’espace dans lequel thérapeute et patient pourront commencer à 

converser ensemble. 

 



76 

3) La capacité du Thérapeute à amorcer des conversations avec son Patient avec 

comme seule intention de départ l’envie de promouvoir un dialogue, un échange : 

Pour le thérapeute collaboratif, c’est dans le dialogue que tout se joue. Partant du principe 

que c’est au travers de nos façons d’interagir réciproquement les uns avec les autres que 

nous (tous les être humains) co-construisons ensemble notre expérience de vie (bien-être 

et mal-être), il s’en suit que quelle que soit la transformation, aussi infime soit-elle, que le 

patient souhaite porter à l’expérience qui est sienne, celle-ci ne pourra se faire qu’au 

travers de nouvelles façons d’interagir avec son entourage. Le thérapeute souhaite donc 

donner à son patient, à l'aide des conversations qu’ils engagent ensemble, l’occasion de 

commencer à amorcer des échanges « susceptibles de faire une différence ». 

4) L’engagement mutuel Thérapeute-Patient de joindre leurs efforts pour voir 

ensemble, sentir ensemble, comprendre ensemble, apprendre ensemble et travailler 

ensemble : En conformité avec les notions de constructionnisme social et 

d’herméneutique relationnelle qui fondent l’approche collaborative, le thérapeute 

collaboratif s’emploiera à ne s’investir dans un processus dit thérapeutique qu’en 

fonction d’une participation très significative et active de la part de son patient. Il 

s’emploiera à inclure son patient dans un processus entrepris en commun, en lui 

attribuant de façon très explicite un statut de partenaire à part entière jouant un rôle 

déterminant dans un cheminement à faire en collaboration étroite. Et même s’il s’agit 

pour les deux partenaires de travailler ensemble au service du patient, il n’en reste pas 

moins que tous les deux vont se retrouver mutuellement influencés et transformés par le 

cheminement qu’ils auront ainsi choisi d’entreprendre ensemble. 

5) L’engagement mutuel Thérapeute-Patient de promouvoir les conversations qu’ils 

engagent l’un avec l’autre, avec comme seule intention de départ, celle de multiplier 

les façons d’apprécier l’expérience partagée « d’être en relation » l’un avec l’autre : 

Comme  Freud qui considérait que le travail psychanalytique consistait avant tout à faire 

un travail d’introspection ayant sa raison d’être en soi, une guérison telle que pouvait se 

l’imaginer l’analysant n’advenant « que de surcroît », le thérapeute collaboratif part du 

principe que les conversations entreprises dans le cadre de consultations thérapeutiques 

consistent à amorcer des échanges dialogiques ayant leur raison d’être en soi, la 

résolution d’un problème donné telle que peut se l’imaginer le patient n’advenant « que 

de surcroît ». L’essentiel sur les conversations que thérapeute et patient cherchent 

mutuellement à promouvoir est que celles-ci aient comme conséquence de nourrir la 

pensée, le ressenti et l’expérience globale des deux protagonistes, afin de faire émerger 

de nouvelles possibilités là où elles n’étaient pas envisagées auparavant. Sur cette base, la 

collaboration entreprise aura de bonnes chances d’amener l’ouverture nécessaire pour que 

le patient puisse surmonter les difficultés auxquelles il se trouvait confronté, et qui l’ont 

incité à venir consulter. 

 



77 

6) L’engagement du Thérapeute de participer aux conversations qu’il engage avec son 

Patient en fonction d’un positionnement de non-savoir quant à ce que pourrait être 

la « bonne direction » à suivre par son Patient : Si thérapeute et patient conversent 

ensemble, chacun à partir de l’expertise qui lui est propre, et qu’ils se sentent 

légitimement en droit de contribuer au processus dialogique, le thérapeute aura toutefois 

à cœur de ne pas prétendre être un expert dans ce qui pourrait  être les bons choix de vie 

pour son patient. Le thérapeute collaboratif aura à cœur de contribuer au processus qui 

consistera à promouvoir un dialogue générateur d’ouvertures sur de nouvelles 

possibilités. En résumé, si les deux protagonistes acceptent de participer par leur présence 

et de toutes les manières possibles, ils conserveront néanmoins l’engagement de 

déterminer chacun pour lui même, les choix qui les définissent en tant que personnes 

désireuses d’être pleinement elles-mêmes. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



78 

CHAPITRE IV E – Person Centered Therapy 

Carl Rogers 

(Dave Mearns et Brian Thorne commentant l’étude du cas de Joan) 

Réflexions autour du thème « Dynamique du pouvoir » inspirées de façon 

importante par l’élaboration de Godfrey T. Barrett-Lennard sur le sujet 

Plus que quiconque, Carl Rogers (1902-1987) a dédié sa vie à véhiculer la prémisse  

fondamentale de la pensée des psychologues humanistes (dont font également partie Abraham 

Maslow et Alexander Sutherland Neill (1883-1973)). Cette prémisse est que toute personne 

possède en elle-même une tendance actualisante. Celle-ci, pour autant que soient réunies 

certaines conditions, la pousse vers un épanouissement toujours plus grand. C’est cette prémisse 

qui constitue le cœur de l’approche développée par Carl Rogers, soit l’Approche Centrée sur la 

Personne (ACP en abréviation). 

a) Sa conception de l’homme 

 La solitude de l’homme moderne 

Rogers était un homme qui, face à toutes les personnes qui venaient le consulter, s’est laissé 

impressionner non pas tellement par les difficultés que ces personnes rapportaient, mais avant 

tout par la richesse de leur monde intérieur. À tel point qu’il en est arrivé à se demander si le 

problème primordial de l’homme moderne, ne reposait  tout simplement pas sur le fait que celui-

ci ne se sentait la plupart du temps pas la liberté d’exprimer son vrai Self. 

La théorie de l’ACP se déclinant très largement autour d’une notion bien spécifique de ce que 

représente le Self, il est important d’en livrer une définition avant de poursuivre : 

"Le Self inclut toutes les perceptions individuelles de l’organisme, de son 

expérience, et de la façon dont ces perceptions sont apparentées et reliées à 

d’autres perceptions et objets, dans son environnement et en provenance de la 

globalité du monde extérieur" (Evans, 1975, traduction libre)
1
. 

Pour Rogers, l’homme moderne est un être qui se sent contraint d’affronter la vie au travers d’un 

Self divisé : d’un moi social d’une part, et d’un moi refoulant d’autre part. L’homme moderne vit 

au travers d’un moi refoulant car la société dans laquelle il vit ne peut entendre la foule de 

sentiments qui le traverse. Celui qui est trop transparent est souvent exploité, humilié et 

manipulé. Pour cette raison, il vit au travers d’un moi social - une façade - mais qui reste tout de 

même une réalité première dans le sens où c’est au travers de celle-ci en premier lieu, qu’il 

engage et entretient ses relations avec les autres. Ce que Rogers constate, c’est que même si en 

surface les hommes semblent s’être mis d’accord sur le jeu qu’il convient de jouer, à un niveau 

plus profond, l’homme moderne souffre énormément du fait de ne pouvoir que très rarement 

communiquer à quelqu’un d’autre toute l’étendue de son Self. 

1
 Evans R.I. (1975), Carl Rogers : The Man and his ideas, Dutton, New York 

 



79 

"L’autre élément de notre solitude provient du manque de toute relation à travers 

laquelle nous communiquons notre vrai « experiencing » - autrement dit, notre vrai 

Self - à quelqu’un d’autre. Quand il n’y a pas de relation par laquelle nous sommes 

capables de communiquer les deux aspects de notre self divisé - notre façade 

consciente d’une part, notre niveau d’experiencing plus profond d’autre part - alors 

nous ressentons la solitude de ne pas être en vraie relation avec un autre être 

humain."
2
 (Rogers (1980), p. 166, traduction libre) 

 La Personne : elle est d’une valeur intrinsèque inestimable 

Pour Rogers, la plus grande richesse que puisse posséder un être humain, c’est la richesse qu’il 

dégage du fait qu’il est une personne. Être une personne, c’est le fait d’être tout autre chose 

qu’une entité anonyme, un robot parmi tant d’autres. Être une personne signifie être unique en 

son genre. C’est le fait d’avoir une vision des choses, de la vie, des autres et du monde dans 

lequel on vit, qui se distingue de toutes les autres visions. 

Être une personne, c’est ressentir les choses d’une manière unique, et par ce fait être en relation 

avec les autres comme nul autre ne peut l’être. C’est avoir une valeur inestimable par le seul fait 

d’être soi, vraiment soi. Pour Rogers, le plus grand obstacle à l’épanouissement de l’homme 

moderne, c’est son incapacité à se reconnaître, être la personne qu’il est en réalité. C’est à partir 

du moment où interviennent des facteurs qui lui font douter de son immense valeur intrinsèque, 

que l’homme se perd, souffre et arrive même à sombrer dans une pathologie. 

Une fois le doute installé, il est parfois difficile de redresser la situation, Rogers le reconnaît. 

Mais quelles que soient les difficultés qu’une personne puisse vivre, ce que Rogers croit avant 

toute chose, c’est que tant qu’il existe une personne capable d’en écouter une autre, vraiment 

l’écouter, une lueur d’espoir subsiste. C’est autour de cette conviction que Rogers élaborera cette 

pratique dite « rogérienne » mais que lui-même préférera appeler « Approche centrée sur la 

Personne ». 

 La Personne : elle est dotée d’une tendance actualisante 

Pour Rogers, chaque personne possède en elle-même des ressources considérables lui 

permettant, moyennant un environnement suffisamment favorable, de se développer et de 

s’accomplir en tant que personne. Il attribue à la personne une tendance actualisante appartenant 

à sa nature intrinsèque. Celle-ci, dans des conditions  favorables, amène la personne à tendre vers 

un niveau de développement, toujours plus complet et évolué. 

Carl Rogers promulguait l’idée que toute personne qui cherchait à en aider une autre en lui 

montrant un tant soi peu le chemin à suivre, se fourvoyait complètement. Pour Rogers, une 

personne ne progresse effectivement que lorsqu’elle trouve son propre chemin, par ses propres 

moyens. 

Selon lui, le but de la psychothérapie est de créer une relation thérapeute - client au travers de 

laquelle le client prend confiance en lui-même, et de ce fait prend conscience du fait qu’il détient 

à sa disposition, quantité de ressources dont il ignorait jusqu’alors l’existence. 

2
 Rogers (1980), A way of being- Ellen West and loneliness, Editions Houghton Mifflin Company, Boston, 1980 



80 

C’est un processus entièrement fondé sur l’idée que la tâche du thérapeute est d’aider son client à 

se prendre en charge complètement, en premier lieu durant la séance psychothérapeutique, puis 

peu à peu dans toutes les différentes dimensions de sa vie. 

L’ACP se décline autour de l’idée que c’est en prenant conscience de la richesse de sa vie 

intérieure que la personne se développera, pour devenir progressivement la personne qu’elle peut 

réellement devenir, avec tout l’accroissement de vie qu’un tel développement présuppose. 

b) Sa théorie de la santé 

Tout comme bon nombre de « connaissances » orientales (par exemple, le Vedanta, selon 

l’enseignement qu’en a fait Shankara et depuis lors tous les descendants/gardiens dans cette 

tradition de connaissance védique), Rogers part du principe que la tendance naturelle de 

l’homme, ainsi qu’il en est pour tout organisme vivant, est de tendre vers un niveau de 

développement toujours plus complexe, complet et évolué. 

Rogers estime que si cette tendance n’est pas manifestement apparente dans la vie d’une 

personne, c’est qu’elle est inhibée par un ou plusieurs facteurs externes. Il estime en outre que le 

facteur inhibant fondamental, est celui qui fait qu’une personne « perde » une certaine 

conscience de sa grande valeur propre et des ressources considérables qui sont les siennes. Le 

travail psychothérapeutique consistera donc à faciliter / « refaire vivre » un certain type 

d’expérience intérieure, afin de restaurer chez le client autant que faire se peut une conscience de 

lui-même comme étant une Personne, avec tout ce que cette notion implique. 

Pour Rogers (1970), un des plus grands obstacles au type d’expérience qu’il cherche à ‘refaire 

vivre’ par sa méthode, provient de la vision que notre société porte à priori sur la nature profonde 

de l’homme. 

Dans l’éducation, le gouvernement, les affaires, une bonne partie de la vie de 

famille, de la psychothérapie, tout est pratiquement basé sur une méfiance en la 

personne. L’individu est vécu comme incapable de choisir des buts qui lui 

conviennent, aussi doit-on les lui fixer. Et on doit le guider vers ces buts, car 

autrement il pourrait s’écarter du chemin choisi. Les enseignants, les parents, les 

superviseurs développement des procédures pour s’assurer que l’individu progresse 

vers le but choisi : examens, contrôle, interrogations sont quelques-unes des 

méthodes utilisées. La personne est vécue comme un être foncièrement pécheur, 

destructeur, paresseux, ou les trois à la fois. Et cette personne doit constamment être 

surveillée (Chapitre intitulé : La relation d’aide et la psychothérapie, page 3).
3
 

La méthode rogérienne sera donc, par opposition, une façon d’aborder et de considérer la 

personne, en cherchant à faire passer le message qu’il y a au contraire toutes les raisons de 

considérer que l’on peut lui faire confiance, et ce parce qu’elle est habitée par une très forte 

tendance directionnelle, qu’il s’agit de reconnaître et actualiser. 

3
 Rogers (1970), Une Approche Centrée Sur Le Client, Centrée Sur La Personne, ESF, Paris 

 



81 

 La psychothérapie considérée comme un processus 
Rogers s’est beaucoup attaché à comprendre le processus par lequel une personne pouvait 

changer grâce à la psychothérapie. Ce qu’il a pu constater en observant ses clients, c’est que 

ceux-ci n’évoluaient pas d’un point fixe «  homéostatique » vers un nouveau point fixe. 

Il constata au contraire que le processus évolutif que pouvait entamer une personne, impliquait 

que celle-ci « chemine » sur un continuum, dont le point de départ se caractérise par une 

structure comportementale plus ou moins rigide, pour progressivement devenir plus fluide. Sur 

cette base, Rogers émit l’hypothèse que les qualités de l’expression du client pourraient rendre 

compte de sa « position » sur ce continuum, c’est-à-dire au point où il en était arrivé dans le 

processus de changement. Pour conceptualiser cette notion de progression, Rogers (1968), dans 

un chapitre intitulé Les sept stades du processus
4
, décomposa ce continuum comme suit : 

 1er stade : C’est le stade de rigidité maximum. À ce stade, la personne communique 

uniquement sur des sujets extérieurs. Les sentiments et opinions personnels ne sont ni 

perçus ni reconnus comme tels. Il n’y a aucun désir de changement. 

 2ème stade : Quand au cours du premier stade, l’individu a éprouvé qu’il était 

totalement accepté, il passe alors au second. L’expression concernant des personnes 

autres que lui-même devient moins superficielle. Les sentiments sont décrits comme des 

objets que l’on ne possède pas ou parfois comme appartenant au passé. Les schèmes 

personnels sont rigides, non reconnus en tant que tels, mais conçus comme des faits. 

 3ème stade : Au fur et à mesure que l’assouplissement de l’expression se poursuit, le 

discours ayant le « moi » pour objet devient plus facile. Et si le client parle encore de ses 

expériences personnelles comme s’il s’agissait d’objets, il le fait plus volontiers. Les 

choix personnels sont souvent reconnus comme inefficaces. Le client « choisit » de faire 

une chose mais découvre que sa conduite n’est pas dans la lignée de son choix. Pour 

Rogers, c’est au point représenté par ce troisième stade que se situe le plus grand nombre 

de ceux qui viennent chercher une aide psychologique. Ils peuvent y rester pendant 

longtemps, décrivant des sentiments qu’ils n’éprouvent pas réellement et explorant leur 

moi comme objet, avant d’être prêts à passer au stade suivant. 

 4ème stade : À partir de ce stade, l’expression des sentiments se fait plus librement. 

Ceux-ci sont toujours décrits comme des objets, mais dans le présent. Une certaine 

tendance à éprouver des sentiments « sur le tas » apparaît, mais assortie de méfiance et de 

peur devant cette possibilité. Le sujet prend conscience de sa responsabilité concernant ses 

problèmes personnels mais avec quelque hésitation. Bien qu’une relation étroite avec le 

thérapeute lui paraisse encore dangereuse, le client en prend le risque jusqu’à un certain 

degré d’affectivité. 

 5ème stade : À ce stade, les sentiments sont sur le point d’être pleinement éprouvés. Ils 

commencent à remonter à la surface, en dépit de la peur et de la méfiance que le client 

éprouve à les vivre pleinement et dans l’immédiat. Néanmoins, il revendique ses propres 

sentiments et désire les vivre, être son « vrai moi ». Le sujet accepte de plus en plus 

facilement, sa propre responsabilité devant les problèmes qu’il doit affronter, et se sent de 

plus en plus concerné par le comportement qu’il a eu. 

4
 Rogers (1968), Le développement de la personne, pages 94-114, Dunod, Paris 



82 

 6ème stade : C’est le stade dans lequel le client commence à pleinement éprouver ses 

sentiments. Un sentiment présent est directement ressenti dans toute sa spontanéité et sa 

richesse. Le caractère spontané et immédiat de l’expérience et le sentiment qu’elle 

contient sont acceptés. 

C’est devenu quelque chose de réel, et qui n’a plus à être refusé, craint ou combattu. À ce 

stade, il n’y a plus de « problèmes » extérieurs ou intérieurs. Le client vit subjectivement 

une phase de son problème. Ce n’est pas un objet. 

 7ème stade : Le client paraît souvent accéder au septième et dernier stade sans avoir 

tellement besoin de l’aide du thérapeute. Ce stade survient aussi bien à l’extérieur de la 

relation thérapeutique qu’à l’intérieur de celle-ci. Le degré d’acceptation de soi, de ses 

sentiments changeants, croît de manière continue ; une confiance solide dans sa propre 

évolution se manifeste. L’expérience immédiate a presque complètement perdu ses 

aspects schématiques et abstraits, et devient réellement l’expérience du processus lui-

même ; c’est-à-dire que la situation est vécue et interprétée dans toute sa nouveauté, non 

en tant que passé. Le sujet aménage son expérience d’une façon continuellement 

changeante, et ses schèmes personnels se modifient sous l’effet des évènements 

successifs de sa vie quotidienne. La nature de son expérience vécue est celle d’un 

processus. Il ressent la nouveauté de chaque situation et l’interprète de façon nouvelle. 

c) Sa méthode d’intervention 

 Les conditions qu'il incombe au thérapeute d'instaurer pour que son client puisse 

bénéficier d’un climat d’attitudes facilitatrices 

Rogers (1970) résume l’hypothèse centrale de son approche comme suit : 

Chaque individu a en lui des capacités considérables de se comprendre, de changer 

l’idée qu’il a de lui-même, ses attitudes et sa manière de se conduire; il peut puiser 

dans ces ressources pourvu que lui soit assuré un climat d’attitudes psychologiques 

« facilitatrices » que l’on peut déterminer (Chapitre intitulé : La relation d’aide et la 

psychothérapie, page 3).
5
. 

Parmi les 6 conditions ‘nécessaires et suffisantes’ que Rogers considère déterminantes pour que 

se produise un changement de personnalité thérapeute (se référer au chapitre II), il y a 3 attitudes 

psychologiques qui, au degré auquel le thérapeute réussi à les manifester, constituent les plus à 

même de contribuer à instaurer ce climat de facilitation que Rogers évoque. Prenons donc le 

temps de les examiner d’un peu plus près, chacune à tour de rôle : 

La Congruence 

Etre congruent, c’est la capacité pour le thérapeute de faire ‘coller’ sa manière d’être avec son 

client, avec les sentiments qu’il éprouve réellement à son égard (plutôt que d’adopter une attitude 

professionnelle / diagnostiquante). De surcroît, s’il est capital pour le thérapeute de considérer 

son client avant tout comme étant une personne (plutôt que comme étant un patient atteint d’une 

pathologie quelconque), il est également essentiel que le thérapeute agisse et réagisse avant tout 

en tant que personne. Le thérapeute est avant toute chose une personne désireuse d’être en 

relation avec une autre personne de manière aussi authentique que possible. Le fait que la visée 

de cette relation se veut être thérapeutique, ne doit en aucun cas induire le thérapeute à se cacher 

derrière une façade de professionnalisme. 
5

 Rogers (1970), Une Approche Centrée Sur Le Client, Centrée Sur La Personne, ESF, Paris 



83 

 

Cela ne veut pas dire que le thérapeute ait intérêt à faire preuve d’une transparence débridée, en 

se délestant sans retenue de tous les sentiments et points de vue qui le traversent. Cependant, le 

thérapeute ne cherchera pas à nier les sentiments qu’il éprouve, et dans la mesure où ceux-ci 

trouvent leur place dans la relation d’accompagnement thérapeute / client, ce qui est à partager 

dans la mesure du possible, c’est le vrai ressenti, pas autre chose, la vraie personne, pas l’image 

que l’on serait tenté de vouloir projeter. 

Ainsi il pourrait arriver un jour, alors que la relation est bien établie et l’assise profonde, que le 

thérapeute puisse dire à son client ‘Mais quelle bêtise vous faites là !’, si c’est ce qu’il ressent par 

rapport à un projet insensé que lui rapporte son client. 

La considération positive inconditionnelle 

La considération positive inconditionnelle est une variante de la neutralité bienveillante, à 

laquelle se référait Freud pour décrire l’attitude du psychanalyste face à ce que lui rapportait son 

patient. C’est une attitude à travers laquelle, au lieu de se focaliser sur les jugements, sentiments 

d’approbations ou de désapprobations, de sympathie ou d’antipathie qu’il serait enclin à 

éprouver par rapport à son client, le thérapeute cherche à adopter une attitude d’acceptation aussi 

large que possible. 

Le but du thérapeute est d’écouter et d’accepter la réalité de ce qui est dit sans y rattacher le 

jugement qu’il pourrait avoir si son rôle était celui d’évaluer. Il n’est pas dans la relation 

thérapeutique pour évaluer. Il y est pour accueillir le vécu de son patient et le discours par lequel 

ce patient exprime et s’approprie son vécu. C’est sur ce « droit au discours et au vécu » qu’il 

s’agit pour le thérapeute de jeter un regard positif inconditionnel. Ce discours / vécu « mérite » 

d’être entendu, inconditionnellement. La considération positive inconditionnelle, c’est ce que vit 

le thérapeute lorsqu’il est capable d’entendre son client en acceptant que celui-ci soit sur le 

moment exactement ce qu’il est en train de vivre, quoi que ce soit. Par cette attitude, le 

thérapeute « permet » à son client d’être pleinement le sentiment qu’il est en train de vivre : 

confusion, ressentiment, peur, colère, courage, amour, orgueil. Dans cette attitude, le thérapeute 

ne juge pas (attitude de neutralité). Il accueille tout ce que son patient peut vouloir dire (attitude 

bienveillante), et entend ce qui est dit dans ce cadre, comme étant la représentation dans l’instant 

de la réalité profonde de la personne, toujours en devenir. C’est sur ce dernier point que la 

considération positive inconditionnelle se démarque comme étant quelque chose d’un peu plus 

que la neutralité bienveillante. 

L’empathie 

L’empathie, c’est la capacité pour le thérapeute d’entendre les sentiments qu’éprouve son patient 

en mettant ses propres sentiments en résonance avec ceux-ci. 

C’est un processus par lequel le thérapeute s’immerge dans le monde de son patient pour 

ressentir des sentiments et significations personnels semblables, comme s’il prenait la place de 

celui-ci, de façon à ce que, quand il lui parle, il puisse le faire sur une base d’expérience 

commune. 



84 

Nous dirons que ce qui est primordial dans l’attitude du thérapeute pour la qualifier 

d’empathique, c’est qu’il fasse ce qui est en son pouvoir pour être aussi proche que possible 

émotionnellement de son patient. Sur ce point, Olga Kaufmann (1990) nous fait part d’une 

réflexion dont la portée mérite d’être relevée : 

"On a souvent insisté sur l’exactitude de la compréhension empathique, mais ce qui 

me semble important, c’est l’intérêt porté par le thérapeute pour apprécier le monde 

du client, et son ouverture à accepter une rectification de la part de celui-ci, s’il ne 

se trouve pas exactement au même endroit que lui"
6
 

La place que cette attitude occupe dans le contexte global de la posture thérapeutique rogérienne, 

est souvent interprétée de manière tout à fait inexacte par une grande partie de la communauté 

« psy ». Les propos que tient Fritz Perls (1970), cité par Salathé (1995) par rapport à celle-ci, 

mettent en relief cette erreur d’interprétation : 

"Deux voies se présentent au thérapeute quelle que soit l’école ou l’orientation dont 

il se réclame. L’une est la sympathie ou engagement dans le champ total, celui de la 

connaissance de soi et du patient ; l’autre est l’empathie ou sorte d’identification au 

sujet qui exclut la moitié du champ car, dans l’ensemble, l’intérêt du thérapeute est 

centré exclusivement sur le patient et ses réactions. Des écoles aussi diverses que la 

freudienne ou la rogérienne sont en faveur de l’adoption d’une posture empathique" 

(page 42) 
7
 

L’erreur que commet Perls (et il est loin d’avoir été le seul à la commettre) consiste à percevoir 

la posture rogérienne comme une posture qui préconise durant l’heure thérapeutique, l’adoption 

par le thérapeute d’une attitude particulière,  qui consisterait pour celui-ci avant tout et surtout à 

faire preuve d’une écoute empathique. 

Parce qu’elle est approximative, cette perception est pernicieuse. Elle est pernicieuse parce 

qu’elle présente les priorités du psychothérapeute Rogérien dans un faux rapport. Elle présente 

l’empathie comme représentant l’axe prioritaire par rapport auquel le psychothérapeute rogérien 

chercherait à adopter l’attitude souhaitable pour la thérapie.  

Dans la section suivante, nous verrons que l’axe prioritaire de l’approche rogérienne n’est pas 

celui-ci. Nous verrons pourquoi il importe que l’attitude empathique, même si celle-ci est 

effectivement fortement valorisée en thérapie rogérienne, reste une priorité périphérique par 

rapport à une chose beaucoup plus importante. Pour l’heure, contentons-nous de situer l’attitude 

empathique à sa vraie place. Elle ne représente ni plus ni moins qu’une attitude qui peut s’avérer 

d’une très grande utilité au psychothérapeute rogérien, dans l’accomplissement de son objectif. 

 

6 
Kaufmann, O., (Printemps 1990), L’approche centre sur la personne, Regards d’écoles Revue ACTUA PSY, Paris 

7
 Salathé (1995), Psychothérapie Existentielle, Institut de Psychothérapie Gestalt-Existentielle, Genève 

 

 

 
 



85 

 

 

 La posture ‘Centrée sur la Personne’ 

Si l’axe prioritaire de l’approche rogérienne n’est pas l’adoption d’une attitude empathique, quel 

est-il ? En réalité, le thérapeute rogérien considère que ce qui est le plus important dans une 

relation quelle qu’elle soit, c’est qu’il y ait une vraie rencontre entre deux personnes. C’est bien 

pour cela que les Rogériens qualifient leur posture d’approche centrée sur la personne, et non pas 

d’approche centrée sur l’empathie. 

Dans la relation thérapeutique, le premier objectif du thérapeute rogérien sera de communiquer à 

son patient, dans toute sa façon d’être, que le fait qu’il soit patient est secondaire par rapport au 

fait qu’il est une personne - une personne dotée de richesses intérieures inestimables, richesses 

que lui, le thérapeute, est prêt à découvrir avec lui, le patient, par le biais d’un parcours 

d’accompagnement, dont les modalités sont à déterminer ensemble, mais dont la responsabilité 

première incombe au patient, maître de son propre parcours thérapeutique. 

Ce premier devoir implique une réciproque dans le sens où il incombera également au thérapeute 

de faire transparaître que son identité de thérapeute est en fin de compte elle aussi secondaire par 

rapport à qui il est, également une personne - quelqu’un emprunt d’une sensibilité et d’une âme - 

qui sera à tout moment affecté par tout ce que lui dévoilera son patient. 

Tant que la relation de personne à personne ne sera pas fermement engagée, le thérapeute 

rogérien n’aura pas l’atout principal nécessaire pour approfondir ce climat de confiance qu’il 

estime essentiel, afin que son client en vienne à mieux apprécier les ressources qui sont les 

siennes, pour parfaire son développement. La posture Centrée sur la Personne est donc une 

posture qui tente de réunir un ensemble d’attitudes qui permettront au thérapeute d’accompagner 

son client, sur la base d’un climat de confiance aussi fort que possible. Ces différentes attitudes 

telles l’empathie et la considération positive inconditionnelle, n’ont de légitimité que dans la 

mesure où elles servent à renforcer ce climat de confiance. Si dans une situation particulière elles 

n'ont pas cet objectif, autant en adopter d’autres ! 

Le thérapeute rogérien sait que la relation de personne à personne est une chose précieuse et 

délicate, quelque chose qui ne peut être cultivé en appliquant un système. C’est quelque chose 

qui s’invente au fur et à mesure, et qui passe par des contacts tantôt profonds, tantôt superficiels. 

Le thérapeute rogérien sait que dans la relation qui le lie à son client, il y a des multitudes de 

paramètres qu’il ne contrôle pas. Ce qu’il est par contre en mesure de s’approprier, c’est sa 

propre humanité. 

C’est avant tout sur cela qu’il peut s’appuyer pour être une vraie personne qui en rencontre une 

autre. C’est donc au sein de cette humanité fondamentale que viennent se greffer ses efforts pour 

faire preuve d’empathie, de congruence et d’acceptation. 

 

 



86 

 

Ces trois attitudes, le thérapeute rogérien les cultive comme des valeurs vers lesquelles il essaye 

de tendre avec simplicité et humilité. Il sait qu’il n’arrivera qu’exceptionnellement à être 

profondément en phase avec celles-ci. Et quand il ne les assume que partiellement, il n’en fait 

pas une histoire. Il porte simplement en lui la conviction, basée sur l’évaluation que Rogers porta 

sur sa longue et illustre pratique, que c’est quand ces trois attitudes se trouvent réunies qu’il y 

aura le plus de chance que se produise un changement constructif chez son client. Réussir à les 

assumer n’est donc pas un devoir, pas une injonction, mais une visée, tout simplement. La seule 

chose que le thérapeute rogérien considère être un devoir, c’est le fait d’être fermement une 

personne, avec toute l’humanité que cela suppose. 

 Une posture bien plus subtile qu’une posture dite ‘empathique’ 

Pour en revenir à la critique de Perls citée plus haut et au vu de ce que nous venons d’exposer ci-

dessus, il importe de souligner que si d’une part, il est exact de dire que l’aptitude à faire preuve 

d’empathie implique la capacité pour le thérapeute à s’identifier au ressenti du patient, il est par 

contre inexact d’affirmer que le fait d’accorder, en conjonction avec deux autres attitudes 

cruciales, une grande importance à l’empathie dans l’écoute (que préconisent les Rogériens), 

implique automatiquement les exclusions que Perls perçoit comme lui étant associées. 

A notre avis, ce qui a échappé à Perls c’est le fait que la capacité d’être véritablement 

empathique, implique obligatoirement un engagement dans le champ total. Le thérapeute pourra 

difficilement soutenir une écoute empathique, s’il n’a pas au préalable acquis la capacité de se 

montrer sympathique envers son client (Sympathique dans le sens de présence entière dans le 

champ auquel Perls fait référence). 

La notion qu’avance Perls selon laquelle il serait possible de faire preuve d’empathie en portant 

son intérêt exclusivement sur le patient et ses réactions me paraît bien improbable. Et ce genre 

d’empathie, même en admettant sa possibilité, n’aurait à notre sens pas grand chose à voir avec 

l’Approche Centrée sur la Personne, telle que nous la concevons. Il convient de souligner une 

fois de plus, que le psychothérapeute rogérien a comme vocation principale, celle de s’intéresser 

à une personne en tant que personne. S’il compte réussir dans cette entreprise, il ne peut 

absolument pas s’effacer de quelque manière que ce soit. Et même s’il donne temporairement 

une importance secondaire à ses besoins et désirs spécifiques (ce que fait tout psychothérapeute 

quelle que soit son appartenance), il ne peut, ni n’a intérêt à exclure ce qui existe en lui et qui 

joue dans sa relation à l’autre. Dans sa recherche d’empathie à l’égard de l’autre, il lui incombera 

de continuer à rester à l’écoute de lui-même. L’empathie qu’il cherchera à communiquer devra 

toujours être subordonnée à la nécessité de privilégier avant tout l’engagement total, le contact 

avec l’autre en tant que personne à part entière. 

 

 

 



87 

 La non-directivité 

Nous avons déjà évoqué cette prémisse fondamentale de l’ACP selon laquelle il existerait dans 

chaque être humain une force directionnelle constructive vers la réalisation de tout son potentiel. 

Dans le contexte de la pratique rogérienne, ce point de vue définit un cadre de travail tout à fait 

particulier - un cadre qui se différencie assez radicalement d’un cadre plus classique. 

Une fois encore, Olga Kauffmann(1990) résume en quelques mots les caractéristiques 

essentielles de ce cadre bien particulier : 

"L’Approche centrée sur la Personne fait confiance aux clients pour choisir leur 

propre thérapeute, pour choisir la fréquence et la longueur de leur thérapie, pour 

parler ou rester silencieux, pour décider des besoins à explorer, pour réaliser leurs 

prises de conscience et pour être les architectes de leur propre vie"
8
 

C’est donc sur ces prémisses que s’est développée cette façon particulière pour le thérapeute de 

« présider » une séance -  qui avec le temps a été désignée comme étant « non-directive ». 

Lemble (1992) nous relate comment Kinget (1965) parle de cette non-directivité en évoquant le 

rôle du thérapeute comme suit : 

"Le rôle du thérapeute semble clair; c’est celui ‘d’un catalyseur, d’un agent qui 

facilite un processus donné mais qui ne le détermine pas’. Le thérapeute est certes 

’intimement engagé dans le processus de redressement’ mais ‘il se garde 

soigneusement d’en déranger le développement inhérent, tout en s’efforçant de le 

faciliter"
9
 

Le thérapeute Rogérien se gardera bien de formuler des hypothèses sur ce qui conviendrait ou ne 

conviendrait pas à son client de travailler. Au contraire, il tentera d’apprécier au plus près 

l’orientation que son client aura lui-même choisie, et son but consistera à aider son client à 

prolonger cette orientation aussi loin que celui-ci se sentira l’envie de le faire. Il participe dans 

un processus avec son client, à partir du point de vue que le choix de l’orientation d’une séance, 

est une prérogative qui appartient au client et au client exclusivement.  

Ainsi, à aucun moment ne tentera-t-il d’influencer son client à emprunter un cheminement autre 

que celui qu’il, son client, se sentira lui-même vouloir emprunter. Il considère qu’une personne 

se développe en fonction d’une tendance directionnelle innée, à un rythme qu’il serait contre-

productif d’essayer de manipuler. Plutôt que d’essayer d’agir sur ce rythme par quelque 

suggestion que ce soit, le thérapeute rogérien s’efforcera simplement de nourrir son client en 

établissant, par sa manière d’être en relation avec lui, le climat le plus à même de libérer cette 

tendance directionnelle innée, seule capable de l’orienter selon ses véritables besoins. 

8 
Kaufmann, O., (Printemps 1990), L’approche centre sur la personne, Regards d’écoles Revue ACTUA PSY, Paris 

9 
Lemble (1992), Thérapie Centrée sur le Client : Techniques, Attitudes et Processus de changement, Thèse de 

doctorat Université Claude Bernard Lyon I, Paragraphe 3 page 122 

 



88 

 Faciliter l’expérience du vécu intérieur avant toute chose 

Pour Rogers, le thérapeute se présente devant son client bien plus comme un facilitateur de vécu 

intérieur que comme un expert en quoi que ce soit. Selon lui, il est même essentiel que le 

thérapeute refuse le statut d’expert et qu’il fasse bien comprendre à son client qu’il le rencontre 

d’égal à égal, une personne comme une autre, avec comme seule différence, celle d’avoir à 

accomplir un accompagnement bien spécifique. 

Le facilitateur c’est celui qui pendant le laps de temps que dure la séance existe pour le client. Il 

est là pour faciliter le processus que le client se sentira vouloir enclencher. Son expertise, car il 

faut bien qu’il en ait une quand même, ne se situe pas au niveau d’une grande connaissance 

théorique ou d’un grand savoir faire interprétatif. Elle se situe ailleurs. Elle implique une 

disposition, une profonde aspiration à trouver le moyen d’entrer en contact avec le client, ceci en 

tant qu’une personne face à une autre personne. Pour ce faire, elle dispose d’un certain 

entraînement et d’une série de points de repères (l’application des trois attitudes psychologiques 

nécessaires et suffisantes). Mais pour l’essentiel, son outil, c’est sa personne - avec tout ce 

qu’elle a d’authentique à offrir, en y rattachant le désir incessant d’écouter et d’interagir, de 

façon à ce que le client puisse se sentir entendu, accompagné et épaulé. 

d) Dégagements métacognitifs 

Dans l’ouvrage qu’ils ont rédigé en commun, Person-Centred Counseling in Action, Dave 

Mearns et Brian Thorne (1988) nous livrent une série de réflexions se rapportant à un cas 

clinique (celui de Joan) qui met particulièrement bien en relief, tant le dialogue intérieur vécu par 

le thérapeute durant des séances données, que celui vécu par le client durant ces même séances. 

Nous en retranscrivons ci-dessous 2 extraits  particulièrement saillants, celui se rapportant à la 

1
ère

 session ainsi que celui se rapportant à la 5
ème

 session. Nous rapportons pour finir quelques 

commentaires portant sur l’attitude adoptée par le thérapeute durant les deux dernières séances 

(sessions 16 et 17) car ceux-ci abordent un thème qui nous a toujours très fortement interpellés –  

la dynamique de pouvoir thérapeute-client. Celle-ci, loin d’être uniforme et statique, a plutôt 

tendance à fluctuer au cours de la thérapie, le plus souvent en fonction des différentes phases de 

celle-ci. En outre, les réflexions abordées dans la sous-section (e) ci-dessous chercheront à 

rendre compte aussi finement que possible de la manière dont ce thème a été élaboré par les 

successeurs de Rogers durant les deux dernières décennies : 

 Réflexions autour du cas de Joan – cité dans Mearns D. & Thorne B. (1988)
10

 

Au moment où Joan vient consulter, elle est une jeune femme de 27 ans. Elle est mariée à Roger, 

n’a pas d’enfants et travaille en tant qu’assistante sociale bénévole 

Séance # 1 (1988 : Traduction libre, pages 128-130) 

Joan (son compte-rendu 2 ans plus tard) : Juste au moment où je passais le pas de la porte, il 

m’a approchée en clignant des yeux comme s’il était nerveux. Je me suis dit « Mon Dieu, il 

ne sera jamais assez fort pour moi ! ». 

10
 Mearns D. & Thorne B. (1988), Person-Centred Counselling in Action, Sage Publications LTD, London, 2

nd
 edit. 



89 

Durant les cinq premières minutes, je voulais prendre mes jambes à mon cou – mais je ne le 

pouvais absolument pas – alors j’ai juste continué à parler. Je ne pensais pas que je 

manifestais beaucoup d’émotion. Mais ça a changé quant il a dit « Vous avez l’air très 

tendue – avez-vous peur ? Est-ce que ceci est angoissant ? » J’entends sur la bande 

d’enregistrement que je laisse échapper un soupir de soulagement, et je me souviens que 

c’est à ce moment là que je l’ai regardé pour la première fois. 

Counselor (décrivant la tonalité de son intervention) : Vers la fin de la séance, je décide 

d’interrompre Joan dans son flot de paroles. Je prends le temps de manifester de façon très 

délibérée et précautionneuse tout l’intérêt que je lui porte. Je lui profère chaleureusement 

ma compréhension de ce qu’elle me témoigne, de façon très affirmée. 

Counselor : Vous m’avez dit vraiment beaucoup à propos de vous-même aujourd’hui. J’ai 

pu voir à quel point vous étiez appréhensive de faire cela. Mais j’ai également vu à quel 

point c’était important pour vous de faire cela. Et j’ai été très impressionné par votre 

courage – pas question pour vous de laisser tomber sans que vous vous bagarriez. 

Le narrateur : Dans la première partie du compte rendu de cette première séance, nous 

avons porté notre attention en priorité sur le client et le matériel qu’il adressait. Cependant, il 

est important de réaliser que le Counselor est également soucieux de passer en revue ce qui 

l’anime en tant que personne ainsi que la manière dont sa relation avec son client s’installe. 

Nous avons donc jugé utile de rendre compte également des réflexions que le Counselor 

s’adresse à lui-même par rapport à sa façon d’être en séance. 

Counselor (décrivant ce qui l’animait au niveau de son expérience interne) : Au fur et à 

mesure que je me penche sur ma façon d’être face à mon client durant cette première séance, 

je me rends compte que je suis en fait très nerveux au départ. Au premier abord, elle 

semblait être très intense et sévère, comme si elle possédait des yeux qui pouvaient voir à 

travers moi. Je me suis trouvé quelque peu désarçonné par son intensité, et ça m’a pris 

plusieurs minutes pour que je commence à me calmer. Son long monologue du départ m’a 

donné l’espace me permettant de devenir davantage centré sur elle et de mettre mon 

attention sur elle. C’était comme si au début je ressentais de la peur envers elle, et c’est 

seulement au moment où je me mis à porter mon attention sur elle que cela a commencé à 

passer en arrière plan, et que je me suis mis à réellement l’apprécier en fonction du combat 

qu’elle menait. 

Counselor (décrivant la manière dont il ressentait la relation en train de s’installer) : J’estime 

que le moment le plus important fut celui où en fin de séance j’ai si fermement arrêté son flot 

de paroles de façon à lui faire savoir à quel point j’admirais son courage. Cette façon de 

m’exprimer avec autant de fermeté a surement été importante pour elle par rapport à son 

combat, mais sans doute l’a-t-elle également été pour qu’elle puisse commencer à se sentir 

plus en confiance - et pour que notre relation puisse vraiment commencer à se tisser. Je me 

sens très confiant par rapport au potentiel de notre relation mais j’ai le sentiment qu’elle est 

surement très hésitante à s’engager réellement. 



90 

Il sera par conséquent important que je fasse des efforts soutenus pour lui communiquer mon 

respect et le fait que je la comprends. J’ai le sentiment qu’à moins que je ne manifeste cela 

avec la plus grande fermeté elle ne me croira pas. 

Séance # 5 (1988 : Traduction libre, pages 136-137) 

Counselor : Que se passe-t-il pour vous cette semaine ? 

Joan : Pas grand chose. 

Le narrateur : Joan est restée très silencieuse et en retrait durant le premier tiers de la 

séance. De fil en aiguille, le Counselor décida de confronter ce silence et le fait que Joan 

évitait de le regarder, en exprimant ouvertement son vécu intérieur par rapport à cela. 

Counselor : Il semblerait qu’aujourd’hui vous avez jusqu’ici évité de me regarder … et vous 

êtes beaucoup plus silencieuse … comment vous sentez-vous ? 

Joan (en éclatant en sanglots) : C’est désespérant – je suis désespérée – Je n’arrive pas à le 

faire – je n’arrive pas à le quitter (Roger) 

Counselor : Y-a-t-il un quelqu’autre sentiment également présent ? 

Joan : Je suis irrécupérable … (pause) … Je sens que je suis en train de vous laisser tomber. 

Counselor : En train de me laisser tomber parce que vous n’êtes pas aussi forte que vous 

l’avez été ? 

Joan : Oui, je suis tellement embarrassée. 

Counselor : Comme si je n’allais pas beaucoup vous aimer lorsque vous êtes ainsi ? 

Joan (en continuant d’éviter le contact avec les yeux) : Non – comment pourrait qui que ce 

soit aimer une petite fille qui pleure ? (Elle se recroqueville sur le siège et tient ses jambes 

avec ses bras en enfouissant sa tête entre ses genoux. Ses pleurs se transforment en sanglots 

profonds) 

Counselor (en se levant de son siège pour s’asseoir à coté de Joan sur le canapé et en mettant 

tendrement son bras autour d’elle. Ils s’assoient ainsi pendant presque cinq minutes, Joan 

continuant à sangloter de façon continue). 

Le narrateur : Durant le reste de la séance, le Counselor resta assis à coté de Joan, qui, une 

fois qu’elle avait arrêté de pleurer, commença à parler de la tristesse qu’elle avait ressentie de 

façon continue durant sa vie de jeune fille. Le Counselor dans cet extrait s’est comporté de 

manière pleinement centrée sur la personne. Il s’est montré empathique en rapport avec la 

tristesse grandissante (voir l’isolement profond) de Joan, mais pas uniquement. Il a 

également exprimé un haut degré d’estime/acceptation pour Joan, ceci en dépit du fait qu’elle 

se comportait d’une manière qu’elle considérait pour sa part comme étant inacceptable. 



91 

Durant toute cette séquence, le Counselor s’est montré parfaitement congruent en rapport 

avec la qualité et l’intensité de ses propres sentiments et sensations ; il s’est même montré 

disposé à manifester toute l’étendue de ce qu’il ressentait face à Joan, en se rapprochant 

d’elle et en la tenant dans ses bras pendant qu’elle pleurait. 

Il est peut-être difficile de juger l’importance d’une interaction telle que celle-ci, sans être 

soi-même dans la situation. Joan quant à elle, dans ses réflexions ultérieures, fut très claire 

quant à son appréciation du comportement du Counselor dans cette situation : 

Joan : Je sentais qu’il était disposé à simplement être avec moi au milieu de ma dépression. 

Il n’a pas essayé de m’en extraire. Je ressentais cela comme étant d’une importance cruciale 

même s’il m’était difficile d’expliquer pourquoi c’était important. Ca avait quelque chose à 

voir avec le fait que chaque fois que je m’attendais à ce qu’il me rejette, il est en fait venu 

vers moi pour s’asseoir à coté de moi – cela signifiait qu’il était avec moi de façon 

réellement authentique, Ca m’a permis de faire face à toute l’intensité de mon isolement et 

de trouver le moyen de la traverser. 

Le narrateur : Le Counselor, à partir de ses notes, nous donne un récit semblable de cette 

interaction 

Counselor : La séance d’aujourd’hui fut aussi critique pour Joan que pour notre relation. 

J’ai pu la rencontrer sur un terrain de grande désolation, et partager cela avec elle. Il est 

certain qu’elle se trouvait en proie à des sentiments très puissants, parce que les sensations 

que je vivais étaient incroyablement chargées : je débordais de  sensations de désespoir et de 

tristesse. Je la sentais de tout mon corps, et à la fin de la session je me sentais à la fois 

exténué et énervé. 

 Réflexions sur la finalité du processus thérapeutique et la posture altérée que le 

thérapeute aura tendance à adopter alors que le processus touche à sa fin (1988 : 

Traduction libre, pages 161-2) 

L’étude du cas de Joan et de son Counselor illustre bien le fait que le processus thérapeutique 

se caractérise en fin de compte par de l’action. Cette action est la résultante de trois 

développements importants : l’avènement d’un mouvement thérapeutique précipitant une 

rapide augmentation du regard d’acceptation que le client porte sur lui-même, le fait d’avoir 

pu réduire les divers facteurs émotionnels qui entravaient une manière de vivre plus active, le 

développement progressif d’une capacité à gouter à une liberté de faire des choix et des 

changements, qui auparavant paraissaient impossibles. Durant les séances 16 & 17 de notre 

étude le Counselor s’est montré plus actif en ce sens qu’il a initié des activités telles que le 

passage en revue du processus accompli, l’effort de repérer d’éventuelles zones de travail 

encore en suspens, et le fait d’inciter Joan à examiner chaque détail de sa vie, telle qu’elle se 

présenterait une fois la thérapie terminée. Le type d’action initié par le Counselor peut 

inclure  pour ce dernier, suggérer à son client un certain nombre de stratégies à envisager, ou 

aider son client à recueillir des informations concernant des choses telles que le travail, des 

considérations légales, des allocations familiales, etc. 



92 

Cette façon de faire plus intervenante est une réponse au fait que le client commence lui-

même à se prendre davantage en charge. Elle provient également du plus grand niveau de 

mutualité qui progressivement se développe entre le Counselor et son client. Lorsqu’un 

certain degré de mutualité s’installe, le Counselor peut faire de plus en plus confiance à son 

client pour exercer le pouvoir qui est le sien au sein de la relation. Ceci libère le Counselor 

afin qu’il puisse offrir de l’information, faire des suggestions, voire même donner des 

conseils, sachant que son client n’est pas exagérément impressionné par sa présence, et qu’il 

sera capable de prendre ce qui lui est utile tout en rejetant ce qui ne lui paraît pas l’être. 

e) Réflexions des successeurs de Rogers autour de la notion de la dynamique de 

pouvoir Thérapeute-Client 

 La non-directivité 

Au fur et à mesure que la pensée de Rogers a commencé à se faire connaître, il est devenu tout à 

fait évident que, par rapport à ce qui se faisait par ailleurs à l’époque (les années 50), Rogers 

préconisait une orientation nouvelle de la part du thérapeute, en particulier en ce qui concernait 

sa manière de se positionner à l’égard de son patient. Il s’agissait pour le thérapeute 

d’abandonner le positionnement communément adopté, impliquant des attitudes de jugement, 

d’enquête, d’investigation, de diagnostic, de soutien condescendant, etc. Au lieu de cela, le 

thérapeute devait adopter un positionnement à même de donner toute la place à la personne, à 

son originalité et son épanouissement, en prenant le parti de se focaliser avant tout sur son vécu 

et son ressenti (de la personne). 

Très vite, plutôt que de se référer à la personne venant le consulter comme étant son patient, 

Rogers opta d’utiliser la dénomination client. Ce faisant, Rogers cherchait surtout à souligner 

l’indépendance de la personne et son pouvoir de se déterminer elle-même – précisément parce 

qu’il en était arrivé à être intimement convaincu du fait que c’était le client qui savait mieux que 

quiconque comment aller de l’avant par rapport à ce qui le concernait au niveau de son 

expérience intime. 

Une affirmation faite par Rogers (1961), très souvent citée, rend explicite le positionnement 

implicite du thérapeute face à son client : 

"C’est bien le client qui sait où ça fait mal, quelles directions prendre, quels 

problèmes sont cruciaux, et quelles expériences ont été profondément enfouies"
11

 

(Pages 11-12, traduction libre) 

Rogers était à tel point convaincu de ce qu’il avançait en ce sens que lorsqu’il commença à 

pratiquer selon l’orientation nouvelle qu’il préconisait, il définit celle-ci comme représentant une 

approche non-directive. Il soulignait par là que la tâche du thérapeute consistait bien davantage à 

créer un climat de confiance - susceptible de favoriser la possibilité pour son client à prendre 

contact avec ses ressources internes – plutôt que de le guider, lui donner des conseils ou 

l’influencer de quelque autre manière que ce soit, afin qu’il prenne une direction donnée. 

11
 Rogers (1961), On Becoming a Person, Constable, London 



93 

Même si Rogers choisit assez rapidement d’abandonner l’adjectif non-directif au profit de celui 

centré-sur-la-personne pour qualifier son approche, il n’en reste pas moins que la méthode 

d’intervention dite centrée-sur-la-personne, se décline de façon essentielle autour de ce concept 

de non-directivité. De surcroît, la manière de concevoir ce que signifie être non-directif reste 

encore et toujours un sujet chaudement débattu. Il vaut la peine par conséquent que l’on prenne 

le temps d’examiner cette notion d’un peu plus près. Parce qu’à notre sens elle représente bien la 

manière classique et orthodoxe de la considérer, commençons par rendre compte, au travers de 3 

citations particulièrement révélatrices, de la manière dont Sheila Haugh (2008) explicite cette 

notion dans son article A person-centred perspective 
12

: 

Dans ce modèle, le praticien n’est pas intéressé à et n’entrevoit aucun sens à 

diriger le contenu des délibérations du client, ni le processus thérapeutique par 

lequel il conviendrait que celui aborde celles-ci. A aucun moment le thérapeute 

ne présume en savoir davantage que son client sur un processus qui appartient à 

ce dernier. Il ne fait aucune présupposition non plus quant à la manière dont le 

cheminement thérapeutique pourrait/devrait se développer. Le thérapeute ne 

présume que d’une seule chose, à savoir que s’il arrive à fournir un 

environnement psychologique empreint de sécurité, il en résultera un changement 

de personnalité thérapeutique. (2008 : Traduction libre, Page 41) 

Partant du principe que c’est le client et non le thérapeute qui est l’expert dans la 

relation, il devrait être évident, du moins théoriquement, que le pouvoir dans la 

relation appartient au client. 

La seule intention du thérapeute est de comprendre et de faire l’expérience, aussi 

profondément que possible, du monde de l’autre tel qu’il le vit. Cette intention 

amène très naturellement à un positionnement de non-directivité. La non-

directivité n’est (cependant) pas pratiquée parce que c’est une manière Centrée-

sur-la-Personne de travailler. (En réalité), une posture non-directive découle 

naturellement du fait de s’employer à instaurer les conditions nécessaires et 

suffisantes au changement thérapeutique. (2008 : Traduction libre, Page 43) 

L’approche Centrée-sur-la-Personne est peut-être bien l’approche qui place le 

plus d’exigence sur les thérapeutes – ils n’ont qu’eux-mêmes à offrir dans la 

relation. Il n’y a pas de techniques, pas d’interventions qui puissent être 

planifiées d’avance en supervision ; il n’y a ni outils, ni stratégies qui peuvent 

être amenés dans l’arène si les choses se compliquent. Les seules aptitudes dont 

doit disposer le thérapeute Centré-sur-la-Personne sont celles impliquant la 

capacité de communiquer l’empathie et la considération positive inconditionnelle, 

et l’aptitude consistant à savoir discriminer quand il peut être opportun de 

partager son propre vécu (la congruence (2008 : Traduction libre, Page 45) 

12 
Haugh & Paul (2008), The Therapeutic Relationship, Perspectives and Themes, PCCS books Ltd, Ross-on-Wye 

 



94 

 S’employer à se montrer responsable envers son client 

Godfrey T. Barrett-Lennard* estime quant à lui que la notion de non-directivité ne doit pas à elle 

seule déterminer cette façon de se positionner dite Centrée-sur-la-Personne. Selon lui, il importe 

que le thérapeute se positionne autant dans ce qu’il s’emploie à faire, que dans ce 

qu’expressément il choisit de ne pas faire. 

Tout en reconnaissant la place incontournable du positionnement non-directif du thérapeute 

Centré-sur-la-Personne, Barrett-Lennard tire la sonnette d’alarme quant aux dérives dans 

lesquelles même le thérapeute le mieux intentionné cours le risque de se perdre. Il s’agit pour le 

thérapeute d’être particulièrement attentif au danger qu’il y aurait, sous prétexte de non-

directivité, à se laisser entrainer dans un non-faire, alors que la tâche première du 

thérapeute consiste à servir son client en tant que puissant allié, cherchant à l’accompagner 

dans sa quête et son besoin. Le thérapeute doit savoir situer la frontière, très fine, entre non-

directivité et irresponsabilité. Cherchant à cerner au mieux comment il incombe au thérapeute de 

se montrer responsable envers son client, Barrett-Lennard (1998)
13

 pose les questions rhétoriques 

suivantes : 

Question : (Sommes-nous au service de notre client si nous prenons le parti de) 

ne jamais manifester de réaction sauf pour faire état de ou de vérifier notre 

compréhension ? 

Réponse : Une telle contrainte extrême représenterait une caricature de « non-

directivité » ; ce faisant, l’accompagnant se montrerait immanquablement non-

congruent. 

Question : (Sommes-nous au service de notre client si nous prenons le parti de) 

ne jamais mettre en avant une quelconque opinion par rapport à un plan d’action 

à suivre, alors que notre client nous le demande ? 

Réponse : « Jamais » est trop fort bien entendu ; car si l’accompagnant prête 

attention à la signification du ressenti qui motive la requête d’opinion, il lui 

devient possible de répondre d’une manière qui lui permet de n’être que très peu 

interventionniste – il s’agit de trouver une façon de répondre qui invite le client à 

s’exprimer ou à aller plus loin dans l’exploration qu’il mène – cette façon de faire 

à tendance à produire un effet plus puissant que celui qui se produit quand 

l’accompagnant se contente de répondre directement. 

Question : (Sommes-nous au service de notre client si nous prenons le parti de) 

ne jamais directement inviter l’autre à essayer quelque chose au cours d’un 

processus, alors que notre intuition ou notre expérience nous suggère que cela 

pourrait s’avérer aidant ? (Page 361) 

13
 Godfrey T. Barrett-Lennard (1998), Carl Rogers’ Helping System, Sage Publications Ltd, London 

 



95 

Réponse : Les thérapeutes Centrés-sur-le-Client seraient de nos jours divisés 

quant à la réponse qu’ils apporteraient à cette question. Toutefois ils seraient 

tous d’accord de dire que si jamais un thérapeute prenait le parti de suggérer une 

expérimentation de ce genre, il conviendrait qu’il le fasse  sous forme d’invitation 

sincère associée à une écoute en profondeur. 

Les questions rhétoriques citées par Barrett-Lennard ci-dessus sont loin d’être exhaustives et 

elles ne sont pas uniquement posées par lui. Tout comme Barrett-Lennard, Dave Mearns et Brian 

Thorne se sont eux aussi longuement questionnés autour de cette question de dynamique de 

pouvoir Thérapeute-Client. 

De toutes les idées suscitées par ce type de questionnement, celles qui nous interpellent le plus 

sont celles qui mettent en avant l’intérêt, parfois très marqué, à ce qu’il y ait entre le thérapeute 

et son client un dialogue véritablement symétrique – un dialogue très spontané et soutenu 

d’échanges en aller-retour, où les protagonistes ne se soucient guère plus de savoir qui doit ou ne 

doit pas prendre la main, ou à qui des deux échoit le rôle d’expert. 

Nous déduisons de tout ceci que selon les caractéristiques spécifiques du thérapeute, certains 

adopteront un style plus collaboratif, un style où les concepts de mutualité et d’alliance de 

travail occuperont une place plus importante. Il est même possible que pour quelques-uns, cette 

façon de faire davantage orientée « travail en équipe » sera indispensable – le moyen auquel ils 

auront  recours s’ils veulent pouvoir se montrer suffisamment congruents. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 



96 

CHAPITRE V 

Convergences (l’analyse des appréciations recueillies) 

Dans cet avant dernier chapitre, nous faisons le point, à savoir si les données que nous avons 

recueillies valident ou non l’hypothèse de Rogers selon laquelle, de façon discernable au sein 

d’approches thérapeutiques diverses et variées, les praticiens relèveraient les même six 

conditions nécessaires et suffisantes au changement psychothérapeutique. 

Ce point, nous le faisons en premier lieu en examinant à tour de rôle chacune des six conditions, 

en indiquant chaque fois la fréquence à laquelle chaque condition aura ou non été citée par les 

praticiens des 4 approches, autres que l’ACP, sur lesquelles nous nous sommes penchés dans 

cette étude. 

En deuxième lieu, nous rendrons compte de toutes autres conditions qui aux yeux de l’un ou 

l’autre des praticiens des diverses approches sur lesquelles nous nous sommes penchés dans cette 

étude (les successeurs de Rogers inclus), représentent aussi des conditions déterminantes au 

changement psychothérapeutique (en sus des six postulées par Rogers). 

Nous poursuivrons en évaluant la nature des diverses conditions ainsi examinées : lesquelles 

peuvent être perçues comme représentant des facteurs curatifs communs « non-spécifiques » à 

l’école d’appartenance, et lesquelles seraient à contrario spécifiques à l’école d’appartenance ? 

Nous essayerons également d’évaluer le degré auquel chacune de ces conditions se rapportent ou 

non, à la qualité de la relation thérapeutique. 

Nous terminerons enfin en développant la notion, selon laquelle l’hypothèse de Rogers 

concernant les six conditions nécessaires et suffisantes au changement psychothérapeutique, se 

situerait  au sein d’une métapsychologie constructiviste, unique en son genre. 

a) Etat des lieux des six conditions de Carl Rogers 

 La # 1 : Le contact psychologique Thérapeute-Client : une relation entre le client et le 

thérapeute existe ; dans cette relation, chacun des protagonistes (client et thérapeute) perçoit 

l’autre comme étant un être important à ses yeux. 

Cette 1
ère

 condition est largement reconnue par tous les praticiens, comme étant essentielle au 

changement psychothérapeutique. Tous insistent de façon très appuyée sur ce point. Et même 

s’ils utilisent un vocabulaire différent de celui de Rogers, il ne fait aucun doute que cette 

condition est effectivement retenue par tous, comme étant essentielle. 

 La # 2 : L’état d’incongruence ou la vulnérabilité du client : le client est dans un état 

d’incongruence par rapport à ce qu’il vit ; il y a divergence entre son expérience (ce qu’il vit 

réellement) et ce qu’il peut en percevoir consciemment et en faire part à d’autres. De surcroît, 

cette incongruence l’angoisse et le motive à rester en relation 



97 

Cette 2
ème

 condition est moins reconnue que la 1
ère

. Par contre, William Glasser y fait  

expressément référence dans le cadre de sa théorie de la santé, en évoquant l’état 

d’irresponsabilité du Patient. Harry Stack Sullivan y fait également référence en évoquant le 

penchant d’un patient à déformer sa perception des autres (distorsion parataxique). William 

Glasser, de son côté, considère que les patients qui viennent le consulter, font état d’une forte 

divergence entre leur manière de se confronter à la réalité et leur manière d’essayer de satisfaire 

leurs besoins essentiels, et que la mise en relief de cet état de fait est une étape essentielle dans le 

processus de changement psychothérapeutique. Harry Stack Sullivan quant à lui, même s’il 

considère qu’aider un patient à réduire les distorsions parataxiques qui l’accablent fait partie des 

tâches du praticien,  ne pose pas explicitement que l’état du patient dans ce sens représente une 

condition déterminante à un changement psychothérapeutique. Il nous paraît raisonnable 

cependant de considérer que cette condition est néanmoins implicitement reconnue de sa part. 

En ce qui concerne les autres praticiens, même s’il est plausible que l’un ou l’autre reconnaisse 

implicitement le coté essentiel de cette condition, ils laissent assez peu d’indices à ce sujet. 

 La # 3 : L’état de congruence ou l’authenticité du thérapeute : le thérapeute est congruent 

à l’intérieur de la relation thérapeutique. Le thérapeute est lui-même profondément impliqué 

dans la relation qu’il entretient avec son client. Il ne joue pas la comédie. Il communique ce 

qu’il vit réellement (il fait preuve de transparence); il s’évertue à adopter une manière d’être 

en relation avec son client qui soit pleinement authentique. 

Cette 3
ème

 condition fait partie elle aussi des conditions largement reconnues par tous les 

praticiens comme étant essentielle au changement psychothérapeutique. Tous insistent de façon 

très appuyée sur ce point. Et même s’ils utilisent un vocabulaire un peu différent de celui de 

Rogers, il ne fait aucun doute que cette condition est effectivement retenue par tous comme étant 

essentielle. 

 La # 4 : La considération positive inconditionnelle du thérapeute : le thérapeute accepte 

le patient (dans ce qu’il vit) inconditionnellement, sans jugements, approbation ou 

désapprobation. Cela permet au client de développer une meilleure estime de soi au fur et à 

mesure qu’il prend conscience d’expériences qui l’ont jusqu’à là conduit, à cause de 

jugements biaisés portés sur lui par d’autres, à développer  une vision déformée de sa propre 

valeur intrinsèque. 

Cette 4
ème

 condition fait partie des plus difficiles à situer. D’un côté, il ne fait aucun doute que 

tous les praticiens insistent sur l’importance qu’il y a pour eux d’avoir à l’égard de leurs patients 

une attitude d’acceptation, une attitude respectueuse et susceptible de promouvoir un climat de 

sécurité durable sur lequel patient et thérapeute peuvent conjointement prendre appui. 

 

 

 



98 

D’un autre côté, on peut légitimement se poser la question, à savoir, si dans tous les cas cela 

correspond à quelque chose de tout à fait équivalent à ce que Rogers entend par considération 

positive inconditionnelle ? C’est avec quelques réserves que nous concluons néanmoins que cette 

condition est très probablement (au moins implicitement) reconnue par tous. 

 La # 5 : La compréhension empathique du thérapeute : le thérapeute fait preuve d’une 

compréhension empathique du cadre de référence interne du client ; de surcroît, il parvient à 

lui communiquer cette compréhension. Plus le thérapeute réussit avec justesse à éprouver et à 

communiquer avec empathie ce qu’il perçoit de ce que vit son client, plus ce dernier devient 

capable d’apprécier à sa juste mesure la considération positive inconditionnelle que lui 

accorde son thérapeute. 

Paradoxalement, cette 5
ème

 condition fait partie de celles qui, de la part des divers praticiens que 

nous avons examinés, s’avèrent les moins souvent explicitement relevées comme étant 

déterminantes. Nous disons « paradoxalement » car il semble assez largement acquis dans le 

monde de la psychothérapie qu’il est « politiquement correct » de considérer que la capacité de 

faire preuve d’empathie est une aptitude essentielle à tout psychothérapeute digne de ce nom. 

Toujours est-il que ni William Glasser ni Harry Stack Sullivan ne l’évoque explicitement, et il 

n’est même pas évident qu’ils y font référence un tant soit peu implicitement. Irvin Yalom quant 

à lui, même s’il en fait référence dans certains de ses ouvrages, ne nous paraît pas l'avoir  

explicitement évoquée comme représentant pour lui, une condition essentielle au changement 

psychothérapeutique. 

Ceci dit, nous pensons qu’il y a là une omission qu’il s’agit de qualifier tant en référence au 

concept d’empathie qu’à celui de considération positive inconditionnelle. En analysant la 

situation d’un peu plus près, il y a tout lieu de croire que si de nombreux thérapeutes ne mettent 

pas forcément l’accent sur les concepts d’empathie et de regard positif inconditionnel, c’est 

qu’ils se référent à l’espace thérapeutique que ces attitudes sont censées favoriser avec un autre 

vocabulaire. Frieda Fromm-Reichmann par exemple parle d’engagement actif, authentique et 

complice du thérapeute. William Glasser parle d’implication relationnelle. Irvin Yalom parle de 

l’aptitude duelle du thérapeute en tant qu’artisan/participant d’une rencontre Thérapeute-Patient. 

Harlène Anderson quant à elle parle de la capacité du Thérapeute à découvrir son Patient en 

écoutant/entendant les multiples voix qui le constituent en tant que personne. Même si les mots 

ne sont pas les mêmes, et les attitudes soulignées ne sont pas exactement identiques, il n'en reste 

pas moins qu’il ne nous paraît pas faux d’estimer, qu’elles peuvent toutes être regroupées en 

fonction d’une aptitude et/ou engagement d’implication relationnelle profonde et sincère. 

Pour finir, nous aimerions rappeler la manière dont Peggy Penn (approche collaborative) définit 

l’écoute : "Pour moi, écouter est un art qui se pratique sur plusieurs fronts à la fois : en 1
er

 lieu, 

je suis toujours alerte au fait de savoir si je ressens de l’empathie ou de la compassion pour la 

famille ou pour certains de ses membres" (Citée dans Anderson (2007), pages 104-105, Chapitre 7, 

traduction libre) 
1
. 

1
 Anderson & Gehart (Dir., 2007), Collaborative Therapy, Taylor & Francis Group, New York 

 



99 

 La # 6 : La perception du client : le client perçoit, au moins à un degré minimal, l’empathie 

et la considération positive inconditionnelle que lui communique son thérapeute. 

Partant de ce que nous évoquons sous le point 5 immédiatement ci-dessus, dans la mesure où 

l’on considère acceptable de remplacer dans ce descriptif  « l’empathie et la considération 

positive inconditionnelle » par « aptitude et/ou engagement d’implication relationnelle profonde 

et sincère », il ne fait non plus aucun doute que cette condition est également retenue par tous 

comme étant essentielle, du moins de façon implicite. Sans doute est-ce William Glasser qui 

souligne l’importance de cette condition le plus explicitement. 

b) Les conditions additionnelles, également communément considérées comme étant 

déterminantes au changement psychothérapeutique (en sus des 6 postulées par Rogers) 

Notre étude nous a permis de repérer au moins 5 conditions additionnelles auxquelles les 

praticiens attribuent de façon récurrente une importance déterminante, pour que se produise un 

changement psychothérapeutique constructif. Quatre (4) de celles-ci, toutes citées entre autres 

par Irvin Yalom, représentent également 4 des 6 conditions énumérées par J. D. Frank (1971) 

cité par Chambon et Michel Marie-Cardine (2010) 
2
 comme étant des facteurs curatifs communs 

non-spécifiques (non-rattachés à une mouvance psychothérapeutique spécifique). Elles sont : 

 Les attitudes ou méthodes contribuant à accroître la motivation du patient. 

 Les attitudes ou méthodes contribuant à accroître le sentiment de maîtrise et d’efficacité 

personnelle. 

 L’opportunité de pratiquer de nouveaux comportements. 

 Les attitudes ou méthodes contribuant à stimuler ou à faire émerger le ressenti et les 

émotions. 

La 5
ème

 condition à laquelle les praticiens contemporains semblent accorder une importance en 

forte croissante a trait à : 

 L’opportunité pour thérapeute et patient, sous forme de partenariat « collaboratif » et au 

travers de conversations dialogiques symétriques, de construire ensemble un cheminement 

vers de nouvelles possibilités, de nouvelles directions, de nouveaux objectifs et de nouveaux 

comportements. 

En ce qui concerne les 3 premières des conditions additionnelles énumérées ci-dessus, alors que 

Yalom les évoque assez explicitement comme étant déterminantes au changement, c’est un peu 

moins évident en ce qui concerne les autres praticiens. Tout au plus, et particulièrement du point 

de vue des praticiens Centrés-sur-la Personne, il ne serait pas faux de considérer que celles-ci 

sont assez généralement implicitement reconnues, comme représentant plutôt des effets 

secondaires qui se mettent en place « naturellement » et « automatiquement », à partir du 

moment où les conditions déterminantes de bases de Rogers se trouvent activées en amont. 

2 
Chambon et Cardine, (2010), Les Bases de la Psychothérapie, 3

ème
 édition, Dunod, Paris 

 



100 

Pour la 4
ème

 condition additionnelle (celle concernant la stimulation émotionnelle), son 

importance est soulignée tant par Yalom que par Fromm-Reichmann. Rogers, bien qu'il ne 

l’inclue pas parmi les conditions qu’il estime être nécessaires et suffisantes au changement 

thérapeutique,  lui accorde implicitement une importance considérable. L’objet de son approche 

consiste bel et bien à faciliter chez son client l’accès au champ complet de son potentiel 

d’experiencing (étant entendu que la capacité d’éprouver des sentiments constitue une part 

primordiale du potentiel d’experiencing de la personne). 

Pour la 5
ème

 condition additionnelle, comme l’on peut s'y attendre, son importance est 

particulièrement explicitement reconnue par les thérapeutes collaboratifs. Elle est cependant 

également soulignée de façon importante par les psychanalystes interpersonnels et les 

thérapeutes existentiels. De surcroît, son importance est également soulignée par quelques-uns 

des successeurs de Rogers les plus renommés, dont  Dave Mearns, Brian Thorne et Godfrey 

Barrett-Léonard. 

Comme nous pouvons le constater, à une seule exception notoire, toutes les conditions 

considérées « déterminantes à un changement psychothérapeutique constructif » que notre 

étude à pu relever, que se soit celles « de base » telles qu’énoncées par Rogers, ou celles 

auxquelles nous nous référons en tant que conditions « additionnelles » telles qu’énoncées par 

Frank J.D. tombent dans la catégorie des « facteurs curatifs communs non-spécifiques ». 

Avant de poursuivre, il convient donc que nous examinions cette exception d’un peu plus près. 

L’exception à laquelle nous nous référons concerne le point # 6 énoncé dans la sous-section (e) 

de la section du chapitre IV se référant à la Psychanalyse Interpersonnelle, soit : 

 La capacité du Patient à affronter les expériences douloureuses de son passé de façon à 

récupérer une capacité à éprouver plus entière : La psychanalyse Interpersonnelle repose 

sur la notion que, l’élément central à toute difficulté de vie se rattache à un traumatisme 

douloureux survenu à la suite d’une interaction interpersonnelle très (trop) perturbée. Ce 

traumatisme douloureux a presque toujours comme conséquence chez le patient, de limiter 

ou de réduire d’une manière ou d’une autre, sa capacité à pleinement vivre ses sentiments ou 

émotions. Si la tâche essentielle du psychanalyste sera d’aider son patient à lever le voile sur 

les facteurs qui ont contribué à limiter son potentiel de ressenti (en s’appuyant sur 

l’interprétation), la capacité du patient à résolument affronter les expériences douloureuses 

de son passé sera indiscutablement l’un des éléments indispensables pour qu’il puisse 

finalement récupérer le potentiel de ressenti qu’il avait perdu de ce fait. 

Cette condition, qui à priori sous-entend que nous acceptions cette notion chère à la 

psychanalyse selon laquelle l’élément central à toute difficulté de vie se rattache à un 

traumatisme douloureux survenu à la suite d’une interaction interpersonnelle très (trop) 

perturbée, nous apparaît comme représentant plutôt un facteur curatif spécifique à la 

Psychanalyse Interpersonnelle, de surcroît impliquant un recours à l’interprétation. 

 



101 

Certaines personnes considéreront que cette condition se caractérise irrémédiablement comme 

étant un facteur « spécifique à la psychanalyse ». En ce qui nous concerne, nous pensons qu’il y 

a moyen de l’envisager sous un angle un peu différent. Afin d’expliciter cet angle, nous allons 

commencer par citer (en deux temps) Pam Howard, citée par Haugh (2008) psychanalyste 

contemporaine, dont les propos reflètent bien le point de vue de la psychanalyse 

Interpersonnelle, tel que nous l’avons évoqué jusqu’ici : 

Dans l’approche qui est la nôtre, « l’interprétation » acquiert un sens nouveau : 

le thérapeute oriente l’attention de son client envers ce qu’il suppute être un 

matériel inconscient se manifestant soit dans sa narration, soit dans la relation 

entre eux. Ce faisant, il cherche à soutenir son client dans les efforts que ce 

dernier déploie pour vaincre les résistances qui l’empêchent de se « connaître 

soi-même » - c'est-à-dire de ce qui l’empêche d’être en prise avec ce qu’il 

souhaite oublier. L’attention du praticien est par conséquent centrée sur un 

processus qui cherche à faciliter le dépassement d’une résistance, plutôt que de 

chercher à interpréter (par exemple) « la signification véritable » d’un lapsus. La 

valeur première d’une interprétation se situe bien davantage dans sa capacité à 

stimuler de nouvelles connections, à créer une ouverture sur de nouvelles 

pensées, de nouvelles idées et/ou de nouvelles associations. Il ne s’agit en aucun 

cas de croire que l’on peut circonscrire de façon lapidaire ce que l’on croit être 

la « signification juste » (Chapitre 3, page 31, traduction libre) 
3
 

********************************** 

Les critiques adressées à la psychanalyse se sont largement focalisées autour du 

concept de l’inconscient et la manière dont l’usage de celui-ci vient, selon ces 

critiques, créer une tension qui grève l’autonomie d’une personne. Les critiques 

de ce genre suggèrent qu’en entreprenant un travail qui se focalise 

prioritairement sur les communications inconscientes, le client s’expose aux 

interprétations arbitrairement subjectives de son psychanalyste. Selon cet 

argument, s’il advient qu’un client conteste la véracité de ce que lui suggère son 

psychanalyste, ce désaccord se trouve invariablement interprété par le 

psychanalyste comme représentant une résistance à l’encontre d’une 

compréhension nouvelle. 

L’on peut aisément voir comment ce type d’approche se prête à un abus de 

pouvoir de la part du praticien. Cependant, en dépit du fait qu’il est certain que 

ce type de mauvaise pratique a effectivement lieu dans certains endroits, il n’en 

reste pas moins que la critique telle que formulée ci-dessus se fonde sur une 

méconnaissance du réel projet que se fixe la psychanalyse contemporaine. 

3
 Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye 

 



102 

En réalité, ce que l’on vit en engageant et en vivant une relation thérapeutique 

psychanalytique réussie, c’est que les manifestations que l’on observe sont en fait 

explorées avec beaucoup de subtilité et de circonspection. L’on participe 

conjointement et de façon collaborative à une démarche animée par une curiosité 

se portant sur les processus inconscients qui se jouent entre patient et thérapeute. 

Le psychanalyste, tout en n’étant nullement troublé par l’asymétrie évidente de la 

relation, s’emploie à amener au centre de cette enquête conjointe toutes les 

aptitudes thérapeutiques qui sont les siennes, et de façon plus importante encore, 

sa personne toute entière. (Chapitre 3, Page 32, traduction libre) 
4
. 

Ce qui nous interpelle dans ce que nous dit Pam Howard, c’est à quel point le processus décrit, 

s’inscrit dans un processus fortement animé par deux des conditions additionnelles mentionnées 

plus haut, comme représentant des conditions déterminantes au changement 

psychothérapeutique, soit : 

 Les attitudes ou méthodes contribuant à accroître le sentiment de maîtrise et d’efficacité 

personnelle. 

 L’opportunité pour thérapeute et patient, sous forme de partenariat « collaboratif » et au 

travers de conversations dialogiques symétriques, de construire ensemble un cheminement 

vers de nouvelles possibilités, de nouvelles directions, de nouveaux objectifs et de nouveaux 

comportements. 

En tenant compte de la manière dont le Psychanalyste Interpersonnel contemporain s’emploie à 

conduire le processus qu’il cherche à mener, l’on s’aperçoit que dans ce contexte particulier, la 

condition # 6 citée plus haut, n’est réellement spécifique à la psychanalyse qu’au niveau du 

contenu examiné (les expériences douloureuses du passé). A contrario, en ce qui concerne la 

démarche elle-même (conduite en fonction d’un processus collaboratif tel que le décrit Pam 

Howard ci-dessus), nous nous trouvons en fait engagés dans une démarche bien davantage 

déterminée par les deux conditions non-spécifiques susmentionnées. Conduite avec succès, le but 

recherché d’une telle démarche consiste de surcroît à faciliter la survenue d’une 3
ème

 condition 

additionnelle non-spécifique, soit : 

 Les attitudes ou méthodes contribuant à stimuler ou à faire émerger le ressenti et les 

émotions. 

Nous en resterons là pour l’instant concernant les conditions additionnelles qui ont émergé de 

notre étude. Ce qui nous paraît être le plus important, c’est que même si nos lecteurs contestent 

certaines des conclusions qui découlent de notre analyse, le fait demeure qu’il y un nombre très 

considérable de convergences entre les écoles en ce qui concerne les conditions déterminantes 

pour que se produise un changement psychothérapeutique, et que très peu de facteurs spécifiques 

à une école donnée sont retenus (même par l’école en question), comme représentant l’une des 

conditions déterminantes à un changement psychothérapeutique. 

4
 Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye 

 



103 

c) Parmi les divers facteurs généraux souvent cités comme contribuant à un 

résultat thérapeutique satisfaisant, quelle place la recherche accorde-t-elle à la 

qualité de la relation thérapeutique ? 

Alors que notre étude démontre très clairement que de toutes les conditions relevées, ce sont 

celles ayant trait aux caractéristiques d’une relation thérapeutique de qualité qui sont le plus 

souvent citées par les thérapeutes comme étant déterminantes au changement thérapeutique, il 

nous paraît utile de brièvement nous pencher sur ce que la recherche laisse entrevoir à ce propos, 

au travers des conclusions de 4 études scientifiques particulièrement pertinentes à nos yeux.* 

 L’étude de Orlinsky, Grawe et Parks (1974) (Citée dans Haugh (2008) p. 111, traduction libre) 
5a

 

Dans cette étude les auteurs nous enjoignent à ne pas sous-estimer l’importance de la relation 

thérapeutique. Ils notent que l’impact de la qualité de la relation thérapeutique peut être perçu au 

travers de plus de 1000 études. En entreprenant une méta-analyse de toutes ces études, ils en 

arrivent à identifier les 4 facteurs suivants comme étant les plus déterminants à un résultat 

thérapeutique satisfaisant : 

 La participation du patient à un niveau qualitatif élevé. 

 Le lien thérapeutique, en particulier tel qu’il peut être cultivé par le patient. 

 La contribution du thérapeute, particulièrement au travers d’un engagement authentique, 

empathique, affirmé et collaboratif. 

 L’application talentueuse de puissantes interventions thérapeutiques. 

 L’étude de Wampold (2001) (Citée dans Haugh (2008) p. 10, traduction libre) 
5b

 

Dans cette étude l’auteur ayant conduit une méta-analyse sur des décennies de pratique en arrive 

à conclure qu’il n’y a pas de mesure de différence significative portant sur les résultats obtenus 

par une approche plutôt que par une autre. Il identifie cependant 3 facteurs qui influent sur le 

résultat, facteurs auxquels il attribue un degré d’importance comme suit : 

 Les effets généraux : les facteurs communs non spécifiques inhérents à toutes les 

approches psychothérapeutiques       70% 

 Les effets spécifiques : les aspects liés  un modèle spécifique.    08% 

 Une variance inexpliquée : très probablement liée à des différences entres clients. 22% 

 L’étude de Asayet Lambert (1999) (Citée dans Haugh (2008) p. 10, traduction libre) 
5c

 

Dans cette étude, les auteurs en arrivent à considérer qu’une amélioration par la thérapie peut 

être approximativement attribuée à 4 facteurs de la manière suivante : 

 Les variances liées à des différences clients et à des influences extra-thérapeutiques 40% 

 La qualité de la relation thérapeutique       30% 

 Les attentes et les effets placebos        15% 

 Les techniques liées à des méthodes spécifiques      15% 

5a, b & c
 Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye 

 

 



104 

 L’étude de Bozarth et de Motomasa (2005) (Citée dans Haugh (2008) p. 140, traduction libre) 
6
 

Dans cette étude, les auteurs en arrivent à considérer qu’une relation thérapeutique de qualité 

influe de façon considérable sur un résultat thérapeutique satisfaisant, quel que soit le paradigme 

thérapeutique de l’approche employée (réactif ou actualisant). Si d’une part, les thérapeutes 

employant des approches appartenant au paradigme réactif se focalisent davantage sur des 

variables déterminées par eux-mêmes, et que d’autre part les thérapeutes employant des 

approches appartenant au paradigme actualisant se focalisent davantage sur des facteurs qui 

contribuent à ce que le client en arrive à se sentir davantage libre de contraintes sociales, les 

données suggèrent que quel que soit le paradigme de référence la relation thérapeutique 

contribue bien davantage au succès de la thérapie que les techniques employées ou les 

stratégies adoptées. 

Nous sommes donc heureux de constater que les résultats mis en évidence par ces études, 

viennent largement corroborer nos propres conclusions. 

d) Rogers, auteur d’une métapsychologie constructiviste unique en son genre 

Partant des résultats que nous avons recueillis, analysés et interprétés au travers de notre étude, 

nous pourrions nous satisfaire de penser que Rogers, en postulant six conditions nécessaires et 

suffisantes au changement psychothérapeutique, avait conçu une théorie bien avisée et quelque 

peu avant-gardiste, portant sur les convergences reliant entre elles la plupart des différentes 

approches psychothérapeutiques. En analysant cette question d’un peu plus près, il apparaît que 

l’hypothèse de Rogers est en réalité bien davantage le fruit d’une élaboration 

métapsychologique, unique en son genre. 

Nous terminerons donc cette section par un survol de ce que l’on entend par métapsychologie. 

Nous commencerons par un résumé très succinct de la célèbre métapsychologie élaborée par 

Freud en son temps. Nous examinerons ensuite, de façon tout aussi succincte, la 

métapsychologie élaborée par Rogers environ 40 ans plus tard, tout ceci afin d’affirmer la notion 

que quoi qu’elle n’ait jamais atteint la célébrité de celle de Freud, la métapsychologie de Rogers 

a eu un retentissement très profond sur les conceptions psychothérapeutiques modernes, 

introduisant peu ou prou un nouveau paradigme qui commence à peine à être apprécié à sa juste 

valeur. 

 Les principes de métapsychologie selon Freud (1915) 
7
 

Jusqu’au 18
ème

 siècle, l’esprit était raison. La grande révolution de la psychanalyse dans l’étude 

du fonctionnement de l’esprit est donc liée à la notion d’inconscient. C’est parce qu’il voulait 

s’opposer à la psychologie de l’époque (qui ne s’intéressait qu’aux seuls phénomènes conscients) 

que Freud créa le mot métapsychologie. Il créa ce mot en référence au terme métaphysique, 

celui-ci représentant l’étude des éléments non-pris en compte par la science officielle (méta  = 

au-delà de, après). Ce faisant, l’idée de Freud était d’élaborer une théorie portant sur la manière 

dont il considérait ce qu’il nomma la réalité psychique (par opposition à la réalité extérieure). 

6
 Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye 

7
 Freud S. (1968), Métapsychologie, traduit de l’allemand par Jean Laplanche et J.B.Pontalis, Galimard, Paris, 



105 

Par sa métapsychologie, Freud nous décrit une conception de la réalité psychique s’articulant au 

travers de trois principes. C’est avant tout une vision de l’organisation d’une vie psychique 

inconsciente que ces trois principes nous révèlent, comme suit : 

 Le principe économique qui porte un regard sur la notion de désir et renvoie au concept de 

Libido. 

 Le principe dynamique qui porte un regard sur la notion de personnalité en mouvement et 

renvoie au concept de Pulsion. 

 Le principe topique qui porte un regard sur la notion d’instances psychiques et renvoie 

(entre autres) aux concepts du Ça, du Moi et du Sur-moi. 

Selon Freud, ces trois principes mettent en relief le biais par lequel un conflit psychique peut être 

généré, et comment il peut évoluer. Ils révèlent que le désir se manifeste par des contradictions, 

et que l’individu est en fait un être divisé et secoué entre différentes volontés, le plus souvent 

inavouables. 

 Les principes de métapsychologie selon Rogers*Psychothérapie et relations Humaines, ESF (2009) 

Depuis l’avènement de Freud, et ce jusqu’au milieu du 20
ème

 siècle environ, la psychologie s’est 

focalisée essentiellement sur les comportements, les psychopathologies et les processus 

inconscients. Rogers quant à lui s’est très vite davantage intéressé au monde interne de la 

personne, telle que celle-ci pouvait le vivre à un instant donné, soit à une vie psychique 

expérientielle (par opposition à celle, inconsciente, à laquelle Freud s’est intéressé). 

Par sa métapsychologie, Rogers nous décrit une conception de l’expérience subjective de la 

personne s’articulant au travers de trois principes. C’est avant tout une vision de l’organisation 

de la personne par rapport à son identité, ses relations interpersonnelles et la manière dont elle se 

situe dans le monde que ces trois principes nous révèlent, comme suit :  

 La tendance actualisante qui porte un regard sur la manière dont l’organisme cherche à se 

développer dans le sens d’une autonomie et d'une unité en croissance constante. 

 La notion d’expérience interne (Experiencing) qui porte un regard sur la manière dont 

l’organisme organise son vécu et son ressenti, tant celui qui est conscient que celui 

inconscient. 

 La notion du Moi (Self) qui porte un regard sur la manière dont l’organisme, sur la base de 

son expérience interne, se construit une vision du monde personnalisée et une conception de 

lui-même en tant que personne unique. 

Selon Rogers, ces trois principes mettent en relief le biais par lequel l’expérience subjective 

d’une personne  la propulse  à se construire une identité, une vision du monde et une manière de 

se positionner en relation avec les autres. 

En faisant ce petit détour par cette notion de métapsychologie, nous avons cherché à démontrer, 

qu’étant donné l’aspect radicalement constructiviste de la métapsychologie que Rogers a 

élaboré, il était inéluctable en réalité que celui-ci veuille à un moment donné élaborer une 

hypothèse portant sur les conditions les plus essentielles au changement psychothérapeutique. 



106 

Schémas illustrant le degré de convergence entre écoles en ce qui concernent les différentes conditions 

considérées comme étant déterminantes pour que se produise un changement psychothérapeutique 

Conditions nécessaires et 

suffisantes selon Carl Rogers 

Reality 
Therapy 

Interpers. Existential Collaborat. 
Person-

Centered 

1) Le contact psychologique Thérapeute-
Client 

1 1 1 1 1 

2) L'état d'incongruence ou la vulnérabilité du 
Client 

1 1 - - 1 

3) L'état de congruence ou l'authenticité du 
Thérapeute 

1 1 1 1 1 

4) La considération positive inconditionnelle 
du Thérapeute 

 1/2  1/2  1/2  1/2 1 

5) La compréhension empathique du 
thérapeute 

 1/2  1/2  1/2 1 1 

6) La perception du Client 1  1/2  1/2  1/2 1 

Score maximum possible = 30       Score total 23 

                  

Facteurs non-spécifiques 

communs selon J. D. Frank 

Reality 
Therapy 

Interpers. Existential Collaborat. 
Person-

Centered 

1) Les attitudes ou méthodes contribuant à 
accroître la motivation du Client 

 1/2  1/2 1 1  1/2 

2) Les attitudes ou méthodes contribuant à 
accroître le sentiment de maîtrise chez le 
Client 

 1/2  1/2 1  1/2  1/2 

3) L'opportunité de donner au Client 
l'occasion d'expérimenter de nouveaux 
comportements 

1  1/2 1  1/2  1/2 

4) Les attitudes ou méthodes contribuant à 
faire émerger le ressenti et les émotions du 
Client 

- 1 1  1/2  1/2 

5) L'opportunité pour Thérapeute et  Client 
de travailler en partenariat collaboratif 

- 1 1 1 1 

Score maximum possible = 25       Score total 17     

Légende des scores : 1 = convergence explicite, 1/2 = convergence implicitement posée 

 



107 

CHAPITRE VI 

Pour m’approprier une approche pleinement personnalisée, j’ai 

choisi d’élaborer un modèle complexe s’articulant par rapprochement 

épistémologique sur des éléments issus de plusieurs mouvances 

Arrivés au terme de notre étude, il nous paraît capital d’aborder une dernière question avant de 

conclure : les conclusions que nous avons tirées de notre étude vont-elles influencer notre 

pratique personnelle ? Si oui, comment ? 

Pour répondre à cette question de nature plus personnelle que toutes celles abordées jusqu’ici, il 

nous paraît approprié de continuer « à la première personne » en employant le « Je ». 

Alors que je m’apprête à répondre à ces questions, je me rends compte à quel point mon 

mémoire s’est imposé à moi pour me donner l’occasion de rendre de multiples hommages. Par ce 

mémoire, j’ai voulu rendre hommage à Carl Rogers bien sûr, mais aussi à William Glasser, à 

Harry Stack Sullivan, à Irvin Yalom, à Harlène Anderson, soit à tous ces penseurs 

humanistes dont les travaux m’ont passionné tout particulièrement. J’ai voulu leur rendre 

hommage pour beaucoup de raisons, la plus importante étant que leurs contributions m’ont 

parues déterminantes à l’avancée d’une vision plurielle de la psychothérapie. Dans ce sens, je 

tiens également à rendre hommage à tous ces autres penseurs moins connus que j’ai également 

cités et dont les contributions m’ont également paru déterminantes. Parmi ceux-ci, Ernst Von 

Glasersfeld mérite une mention spéciale car par son élaboration de la notion de constructivisme, 

il a mis à ma disposition un outil que je considère particulièrement indispensable à tout praticien 

qui souhaite mettre sa pratique en perspective. 

Qu’est-ce qu’une posture multiréférentielle ? C’est une posture fondée sur la construction, 

par le biais d’un triptyque personnalisé, d’un modèle complexe s’articulant en fonction de 

dimensions émanant de plusieurs écoles psychothérapeutiques différentes. 

 Un modèle complexe construit en fonction de dimensions provenant de cadres 

théoriques multiples s’articulant entre elles par rapprochement épistémologique 

Dans son analyse des différents positionnements que peuvent adopter les psychothérapeutes 

contemporains par rapport à une posture multiréférentielle, Nicholas Duruz (1994) identifie trois 

alternatives possibles (page 183)
 1
 : 

1. La psychothérapie inspirée par la pensée d’école 

C’est un choix qui consiste à se montrer plutôt puriste par rapport à un modèle que l’on 

considère plus pertinent que les autres. C’est la tendance à exclure les modèles autres que le 

modèle sur lequel s’est porté son choix. La posture multiréférentielle est essentiellement rejetée. 

1 
Duruz, N. (1994), Psychothérapie ou psychothérapies ?, Delachaux & Niestlé, Paris 

 



108 

2. La psychothérapie inspirée par le client 

C’est un choix qui consiste à employer une multitude de différents modèles, ceci essentiellement 

en fonction de ce que l’on considère être le besoin du client. C’est la tendance à s’intéresser au 

client et à son changement en ne retenant comme modèles à employer que ceux que l’on 

considère comme étant les plus à même de lui procurer ce qui lui est immédiatement nécessaire. 

La posture multiréférentielle est retenue mais essentiellement en fonction de ce qui paraît le 

mieux marcher pour le client. 

3. La psychothérapie réunissant des dimensions provenant de mouvances diverses et 

reliées entre elles par rapprochement épistémologique 

C’est le choix qui consiste à s’intéresser aux présupposés, prémisses ou croyances du 

psychothérapeute qui sous-tendent son activité. C’est la tendance à ne retenir comme modèles à 

employer que ceux dont les prémisses propres à chaque modèle envisagé sont à même de se 

rejoindre ou de se complémenter. L’approche multiréférentielle est retenue mais seulement dans 

la mesure où les divers modèles que le psychothérapeute envisage de combiner puisse coexister 

de façon cohérente à l’intérieur d’un nouveau cadre théorique (modèle complexe) élaboré sur la 

base d’une pluralité de « savoirs d’action ». 

************************ 

De ces trois alternatives possibles, c’est résolument à cette troisième alternative que je me sens 

vouloir adhérer. Le présent mémoire m’a permis de valider ce choix de deux manières. 

Premièrement, il m’a permis de mettre en relief de façon précise et détaillée les caractéristiques 

du rapprochement épistémologique qui relie entre eux les éléments clés (issus de différentes 

mouvances) que je souhaite rassembler dans un cadre théorique personnalisé. Deuxièmement, il 

m’a permis d’identifier le fait que ces éléments se référent presque toujours à des facteurs 

consensuellement reconnus comme étant déterminant à un changement psychothérapeutique. 

************************ 

Le modèle personnalisé que j’expose ici construit son fondement sur la base de 

l’articulation cohérente d’éléments provenant tantôt de l’une tantôt d’une autre des 5 

écoles examinées dans le cadre du présent mémoire. Le triptyque multiréférentiel qui le 

fonde tire sa légitimité du fait que le rapprochement épistémologique qui lie entre eux les 

éléments qu’il articule se fonde sur une posture résolument Centrée-sur-la-Personne. 

************************ 

a) Une posture Centrée-sur-la-Personne 

(Sa conception quant à la nature du processus thérapeutique) 

En affirmant adhérer à une posture Centrée-sur-la-Personne, à quoi est-ce que je me réfère ? Pour 

répondre à cette question, j’aimerais commencer par évoquer brièvement deux concepts qui pour 

moi caractérisent le mieux le fondement essentiel d’une perspective dite Centrée-sur-la-

Personne. 



109 

1. La manière dont le praticien envisage la nature du processus thérapeutique détermine 

de façon capitale la manière dont celui-ci peut envisager intervenir dans ce processus 

Dans un article publié dans l’ouvrage de référence La Relation Thérapeutique, soucieux de 

l’impact que celles-ci allaient immanquablement avoir sur les conclusions émanant des 

nombreuses études scientifiques effectuées sur ce sujet, Bozarth et Motomasa (cités dans Haugh 

& Paul (Dir), 2008) mettent en relief deux façons majeures d’envisager la nature du processus 

thérapeutique comme suit : 

Le Paradigme Réactif 

Le point de vue réactif est que les êtres humains sont réactifs soit à des stimuli 

externes qui conditionnent le comportement, soit à des stimuli internes qui 

conditionnent les motivations psychiques (comme cela se conçoit en psychanalyse 

par exemple). Les théories Cognitivo-Comportementales font référence tant aux 

stimuli externes qu’internes. Dans un tel cadre, le thérapeute s’emploie à guider 

son client vers des moyens (plus adaptés) pour faire face à ces « stimuli ». 

Le Paradigme Actualisant 

Ce paradigme thérapeutique part du principe que l’individu est habité par une 

tendance constructive innée lui permettant d’actionner sa guérison psychologique 

(Rogers, 1959). Rogers (1957) a postulé que moyennant la mise en œuvre d’une 

relation (thérapeutique) caractérisée par un certain nombre de conditions 

nécessaires et suffisantes (indépendamment de l’approche thérapeutique utilisée) 

ce processus de guérison pouvait être facilité. Dans un tel cadre, le thérapeute 

s’emploie à adopter des attitudes et des comportements qui permettent au client 

de percevoir la relation qu’il entretient avec son thérapeute comme étant 

empreinte des conditions nécessaires et suffisantes (facilitatrices) évoquées. 

(Chapitre 11, p. 133, traduction libre)
 2
 

Ce qu’il y a à retenir par rapport à ce point, c’est que dans la mesure où il se situe dans le 

paradigme actualisant, le thérapeute considère que c’est au client qu’il incombe 

d’actionner son propre processus de guérison parce qu’il est le mieux placer pour juger de 

ce dont il aurait besoin pour ce faire. Dans ce contexte, la tâche essentielle du thérapeute 

consiste à réunir, de par les échanges/interactions qu’il engage avec son client, un certain 

nombre de conditions facilitatrices. Ce faisant, il s’emploie à faire en sorte que son client 

arrive à prendre contact avec les ressources qui sont les siennes, puis à les mobiliser pour 

qu’advienne l’épanouissement que le client sent vouloir mettre en œuvre. 

2. Les interventions du praticien Centré-sur-la-Personne visent à aider le client à dénouer 

puis à restructurer sa vision du monde (vision que toute personne est sans cesse affairée à 

construire et à ajuster en fonction de l’experiencing qui est le sien) 

Partant de ce qu’il y a lieu de retenir par rapport au point 1 ci-dessus, pouvons nous préciser ce 

que vise le processus consistant à réunir « un certain nombre de conditions facilitatrices » ? Pour 

ce faire, écoutons un instant la manière dont Robert Harper (1959) nous résume la chose : 

2
 Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye 



110 

Partant du principe que l’auto préservation et l’auto développement représentent 

les motivations fondatrices du comportement humain, l’individu qui commet ce 

qui de toute évidence paraît être des actes auto destructeurs doit forcément le 

faire parce qu’il perçoit ceux-ci comme représentant des actes sensés accroître 

son estime de soi. Dans ce contexte, la thérapie consiste à aider l’individu à 

trouver des moyens de se concevoir qui le libéreront des conflits qui l’accablent 

et qui lui permettront de fonctionner plus simplement et de façon plus fluide dans 

ses relations avec les autres. Par la thérapie centrée-sur-le-client, qui procure 

avant tout un climat libre de toute menace à la structure du Moi (self structure), 

la personne peut s’employer à refaçonner son Moi de façon (plus) harmonieuse. 

Grâce à un tel climat, la personne peut percevoir, examiner et réviser la structure 

de son Moi de façon y incorporer des expériences qui jusqu’à là étaient exclues 

parce que perçues comme étant incohérentes par rapport à la structure en place à 

un moment donné (1959 : Page 86, traduction libre) 
3
. 

Selon Rogers (1951), la thérapie-Centrée-sur-le-Client est un processus de 

désorganisation et de réorganisation du Moi. Au fur et à mesure qu’une nouvelle 

organisation se met en place, celle-ci inclut une symbolisation plus exacte d’un 

regroupement plus étendu d’expériences sensorielles et viscérales, en y intégrant 

des valeurs re-conceptualisées fondées sur de « vrais » sentiments et expériences 

(à la place des valeurs anciennement introjectées provenant d’ailleurs). Le 

processus douloureux de dés- et ré- organisation peut être entrepris par le client 

parce que ses anciennes attitudes contradictoires sont pleinement acceptées par 

le thérapeute, alors que les nouvelles et difficiles structures qui sont en train 

d’advenir le sont tout autant. Le client en vient à introjecter la tranquille 

acceptation du thérapeute et peut plus facilement affronter une perception de la 

réalité nouvelle et parfois difficile mais indispensable à une réorganisation qui 

vient ainsi progressivement s’imposer (1959 : Page 90, traduction libre) 
4.
 

Ce qu’il y a à retenir par rapport à ce point, c’est que la réorganisation du Moi en une structure 

plus cohérente fondée sur un experiencing plus étendu et plus authentique est recherchée. Si je 

souligne l’importance que revêtent à mes yeux tant ce 2
ème

 point que le 1
er

, c’est qu’ils 

structurent en moi une conviction fondamentale : 

Tout praticien qui fonde sa pratique d’une part en fonction du paradigme actualisant (pour ce qui 

est du regard porté sur la nature du processus psychothérapeutique) et d’autre part en fonction 

d’un processus de dés- et ré- organisation du Moi (pour ce qui est de la visée de ses interventions 

thérapeutiques) peut se réclamer d’une posture Centrée-sur-la-Personne. A l’intérieur de cette 

posture, il peut y avoir de grandes différences de style – différences qui proviennent bien 

davantage de différences de personnalité que de différences fondamentales par rapport à une 

posture idéologique. 

3 & 4
 Harper, R. E. (1959), Psychoanalysis & Psychotherapy, Prentice Hall Inc, Englewood Cliffs 



111 

b) Une méthode d’intervention Collaborative 

(Ses conceptions quant aux stratégies d’intervention thérapeutique privilégiées) 

Parlons maintenant un peu de style. Tout lecteur attentif aura sûrement remarqué qu’un des 

thèmes sur lequel je me suis exprimé encore et encore de façon récurrente porte sur la notion de 

non-directivité, notion chère aux Rogériens « orthodoxes ». Dans la Relation Thérapeutique, 

Sheila Haugh (2008)
 
exprime admirablement le point de vue orthodoxe comme suit : 

Etant donné la notion selon laquelle, c’est le client, et non pas le thérapeute, qui 

est l’expert dans la relation (thérapeutique), il devrait être clair, théoriquement 

du moins, que le pouvoir dans la relation appartient au client. Le thérapeute n’a 

quant à lui aucune intention autre que celle de comprendre, et de faire 

l’expérience aussi profondément que possible, du monde de l’autre tel que ce 

dernier en fait l’expérience. Cette intention amène (le thérapeute) tout 

naturellement à une position de non-directivité. La non-directivité ne représente 

ainsi pas quelque chose qui serait mis en œuvre parce que ce serait une « façon 

de travailler Centrée-sur-la-Personne ». Une posture non-directive est le résultat 

naturel d’une façon de travailler qui cherche à rassembler autant que possible 

les conditions nécessaires et suffisantes au changement Psychothérapeutique. 

(Chapitre 4, page 43, traduction libre)
 5
 

Aussi louable que puisse être cette manière de travailler dépouillée de toute intention autre que 

celle que nous décrit Haugh ci-dessus, et aussi admiratif que je puisse me sentir face à ceux qui 

réussissent à travailler confortablement et efficacement de cette façon, ce n’est résolument pas un 

style que je souhaite adopter. 

De surcroît, je trouve tout à fait réductrice la notion également avancée ci-dessus par Haugh 

selon laquelle une posture non directive découlerait naturellement et obligatoirement (chose que 

Haugh me parait implicitement suggérer) lorsque l’on cherche à rassembler autant que possible 

les conditions nécessaires et suffisantes au changement avancées par Rogers. 

S’il me paraît néanmoins tout à fait légitime, pour ceux qui se sentent vouloir procéder de la 

sorte, d’adopter une posture Centrée-sur-la-Personne du type « orthodoxe » énoncé par Haugh ci-

dessus, je ne vois aucune raison de penser qu’il n’y aurait pas quantités d’autres manières par 

lesquelles un thérapeute pourrait chercher et réussir à rassembler autant que possible les 

conditions nécessaires et suffisantes au changement avancées par Rogers. C’est en tout cas ce 

que semble confirmer l’analyse que je porte sur les données que le présent mémoire m’a permis 

de recueillir (voir tableau page 106) 

La manière de procéder préconisée par Harlène Anderson selon les préceptes de sa Thérapie 

Collaborative me parait être une de ces autres manières et, réflexion faite, celle par rapport à 

laquelle je me sens le plus en accord de par la philosophie d’intervention qu’elle recommande. 

La préférence que j’accorde à cette approche à ce niveau se décline autour de 2 facteurs 

principaux : 

5
 Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye 



112 

1) Une liberté plus grande dans la manière dont s’emploie le thérapeute pour établir une 

relation d’implication profonde avec son client (sans qu’il me paraisse y avoir la moindre 

raison de penser que cette manière s’avérerait être moins efficace). 

Ce qui me rend mal à l’aise dans la façon « orthodoxe » de procéder mise en avant par Haugh 

(2008), c’est l’idée selon laquelle « les seules aptitudes dont un Thérapeute centré-sur-la-

Personne a besoin sont la capacité de communiquer de l’empathie, la capacité de communiquer 

une considération positive inconditionnelle et la discrimination nécessaire pour savoir quand 

partager son propre experiencing (congruence) » (Chapitre 4, page 45, traduction libre) 
6
. Ce qui est 

implicitement suggéré dans cette affirmation, c’est que c’est par ce biais seulement qu’il 

convient qu’un thérapeute Centre-sur-le-Client s’emploie à établir une relation d’implication 

profonde avec son client. 

Pour ma part, je suis convaincu du contraire. Je me sens bien plus enclin à commencer tout 

simplement par m’intéresser à mon client sans me soucier le moindre du monde d’attitudes 

quelconques à manifester ou à ne pas manifester. A partir de là, je m’emploie à promouvoir entre 

mon client et moi-même des conversations aussi symétriques que possible, en accord avec la 

méthodologie préconisée par la thérapie collaborative telle qu’elle a été explicitée en détail dans 

le chapitre IV D du présent mémoire. Ma conviction profonde est que ce faisant, les diverses 

conditions considérées déterminantes au changement psychothérapeutique viendront « de 

surcroît » très naturellement caractériser les liens que thérapeute et client s’emploient à tisser 

ensemble. C’est précisément ce présupposé que les données recueillies de ce mémoire semblent 

fortement corroborer. 

Il va de soi que cette manière « hors sentiers battus » d’envisager être Centré-sur-la personne 

risque fort de laisser certains puristes un peu dubitatifs. J’assume, parce que c’est comme cela 

que je conçois pouvoir le mieux établir une relation d’implication profonde avec mon client. Je 

suis de surcroît conforté dans mon choix par les propos que tiennent Godfrey Barrett-Lennard, 

Dave Mearns et Brian Thorne quant à l’importance en thérapie  de la mutualité et du dialogue 

symétrique (voir Chapitre IV E). 

Je ne puis ignorer que j’ai un tempérament souvent impulsif et que c’est dans les échanges en 

aller-retour fréquents et soutenus que je me sens le plus à l’aise et le plus à même de me sentir 

vraiment en lien avec mon interlocuteur. J’ai besoin de me montrer curieux et de poser de 

nombreuses questions. Ceci dit, une chose me parais capitale : que quoique je sente vouloir 

faire, que toujours subtilement en arrière plan, je sois habité au plus haut point par une 

intention première – celle consistant à tout faire pour essayer de rejoindre l’autre à un 

niveau chaleureux, empathique et authentique. Ce n’est qu’à cette condition que la « stratégie 

d’intervention » que j’envisage me parait légitimement pouvoir se prévaloir de se situer sous 

l’égide d’une posture Centrée-sur-la Personne. 

6
 Haugh et Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye 



113 

2) Une conception plus flexible quant à la manière dont le pouvoir et/ou l’expertise du 

client et ceux du thérapeute peuvent efficacement se conjuguer au cours du processus 

thérapeutique 

Je suis également mal à l’aise avec le point de vue « orthodoxe » selon lequel « … puisque c’est 

le client, et non pas le thérapeute, qui est l’expert dans la relation (thérapeutique), il devrait être 

clair, théoriquement du moins, que le pouvoir dans la relation appartient au client » (Haugh, 

2008 : chapitre 4, page 45, traduction libre) 
7
. 

S’il me parait on ne peut plus légitime de considérer le client comme étant l’expert de référence 

en ce qui concerne le parcours thérapeutique qu’il lui importe d’emprunter, il me parait déjà 

nettement moins évident que le thérapeute soit de ce fait appelé à renoncer à toute expertise et/ou 

pouvoir dans la relation. 

Arrivés jusqu’ici, mes lecteurs se seront bien rendu compte de l’importance que j’accorde au 

processus collaboratif et au travail effectué en partenariat. J’estime qu’il incombe au thérapeute 

et à son client de procéder ensemble en se prévalant à tour de rôles de l’expertise et du pouvoir 

qu’il leur appartient de conjuguer en fonction de la manière dont le cheminement thérapeutique 

progresse ou non. J’abrégerai donc mes commentaires sur ce point en évoquant néanmoins une 

dernière citation de Harper (1959) que je trouve particulièrement pertinente sur ce sujet : 

L’on peut trouver parmi les différentes mouvances des fanatiques faisant preuve d’un 

esprit très fermé ou manifestant une formation réactionnelle. Il existe des individus 

comme Salter par exemple (qui « déteste » la psychanalyse) qui démontre une incapacité 

totale à écouter objectivement et d’envisager les mérites éventuels de postures opposées. 

Ce type de dogmatisme est également présent chez certains Rogériens, même s’il se 

manifeste de façon moins évidente du fait de l’aspect extérieurement permissif de la 

plupart de ceux-ci. Si ces personnes manifestent un tel dogmatisme, c’est sans doute 

parce qu’elles se sentent apeurées ou incapables de se positionner adéquatement face à 

des points de vue fortement opposés, ou à des figures quelque peu autoritaires – à cause 

de l’anxiété suscitée par leurs tendances réprimées face à des comportements 

dictatoriaux. 

Dans la même veine, quelqu’un comme Slater qui rejette violemment toutes les 

procédures et théories Freudiennes comme ne représentant que du charabia doit, partant 

de l’hypothèse de formation réactionnelle, être en train de réprimer quelques tendances 

pro-analytiques qui opèrent en lui et lui font peur. 

Le thérapeute Centré-sur-le-Client qui rejette toute directivité de la part du thérapeute, 

tout diagnostic, toutes fonctions chez le thérapeute autres que celles par lesquelles il 

manifeste un regard positif ou de l’empathie envers un client omnipotent, doit, par cette 

même hypothèse, être en train de réprimer de fortes pulsions autoritaires internes qu’il 

n’est pas certain de pouvoir gérer, et qui par conséquence lui font peu (page 149, traduction 

libre) 
8
 

7
 Haugh et Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye 

8
 Harper, R. E. (1959), Psychoanalysis & Psychotherapy, Prentice Hall Inc, Englewood Cliffs 



114 

c) Une conception de l’homme quinqua-dimensionnelle 

(Sa vision de la Personne en tant qu’être doté d’une conscience multi-dimensionnellement structurée) 

Dans son ouvrage La Personne Humaine (2004)
 9

, Yves St-Arnaud nous propose ce qu’il conçoit 

comme étant un modèle descriptif de la Personne. Selon ce modèle, la description de la personne 

s’articule autour de cinq dimensions : le comportement, l’énergie biologique, les processus 

inconscients, le champ perceptuel et le soi (Self). 

Le modèle descriptif de la personne

Comportement

Champ Perceptuel

Soi

Processus Inconscients Energie Biologique

 
Si je choisi de me référer à ce modèle, c’est que j’estime moi aussi qu’il importe que le praticien 

considère la personne, son client, comme étant un être ayant de multiples dimensions internes 

dont toutes sont à prendre en compte dans la démarche thérapeutique. C’est sur la base de ce 

principe (sans qu’il doive forcément correspondre exactement au modèle mis en avant par St. 

Arnaud) que j’explicite dans le dernier sous-titre de ce chapitre les propensions 

multiréférentielles du modèle complexe sur lequel j’entends m’appuyer dans ma pratique. 

Pour l’heure, dans la mesure où celles-ci recouvrent les dimensions les plus importantes dont je 

souhaite tenir compte dans ma pratique, il me parait opportun de prendre le temps de rédiger en 

mes mots propres, pour chacune d’entre elles, une description sommaire comme suit : 

 Le comportement 

Le comportement désigne l’ensemble des réactions de la personne objectivement observables de 

l’extérieur. Selon le modèle que je privilégie, tout comportement humain, si banal soit-il, engage 

la personne dans son intégralité. Il correspond à l’expression ou l’aboutissement de processus 

psychologiques qu’il est possible d’identifier et de soumettre à l’étude scientifique. 

9
 St-Arnaud, Y. (2004), La Personne Humaine, Les Editions de l’homme, Montréal 

 



115 

 L’énergie biologique 

Le concept d’énergie est utilisé dans le modèle de la personne pour désigner « ce que possède 

l’organisme humain qui le rend capable de produire un comportement » (pour une analyse plus 

poussée du concept d’énergie en psychologie, voir St-Arnaud, 1979). La manière dont cette 

énergie est mobilisée et transformée en comportements et le lien entre cette énergie et la 

conscience psychologique sont parmi les questions auxquelles certains de nos célèbres 

précurseurs (dont notamment Freud) ont tenté d’amener quelques réponses. Quelque soit la 

nature exacte de cette énergie, elle demeure à mes yeux une dimension dont il faut tenir compte 

pour comprendre adéquatement la personne. C’est sur cette dimension en particulier que repose 

l’étude de la motivation, thème important en psychologie. En tant qu’être humains, nous ne 

pouvons que constater qu’une énergie agit en nous, grâce à ses manifestations dans le champ de 

la conscience, mais aussi dans le fonctionnement quotidien, cette énergie est une donnée 

inconsciente. Le modèle la reconnaît comme telle. 

 Les processus inconscients 

En tenant compte de la dimension que constitue l’énergie biologique, le modèle intègre aussi 

tous les processus inconscients de la personne. Que l’on soit d’accord ou non avec les théories 

freudiennes concernant l’énergie psychique, on ne peut ignorer le fait qu’un individu n’est 

conscient que d’une petite partie de tout ce qui se passe à l’intérieur de lui. De ce fait, le modèle 

utilisé ici reconnait, au-delà ou en deçà du champ de conscience, tous ces processus inconscients 

qui interviennent dans la transformation en comportements de l’énergie biologique. 

 Le champ perceptuel 

Le champ perceptuel est cet espace intérieur où se manifeste la représentation que l’on se fait des 

objets extérieurs et de soi-même, c'est-à-dire la perception. Le terme « perception » doit ainsi 

être entendu comme reconnaissant implicitement à la personne un rôle actif dans la signification 

qu’elle est sans cesse occupée à attribuer aux données saisies par les sens. 

De façon plus globale, on peut faire référence à cette dimension de la personne en parlant de la 

subjectivité d’un individu ou de son « monde intérieur ». En bref, c’est tout ce qui permet à un 

individu de prononcer le mot « je » ; chacun y fait référence lorsqu’il utilise des expressions 

telles que : je pense, je sens, je crois, je suis, j’ai l’impression, j’éprouve, j’ai le sentiment, je 

ressens, je veux, je préfère, je choisis, etc. 

Le champ perceptuel comprend ainsi l’ensemble des processus conscients par lesquels l’énergie 

biologique est transformée en comportements. 

 Le Soi (Self) 

La notion de soi permet de distinguer, à l’intérieur du champ perceptuel, deux grandes catégories 

de perceptions : les perceptions qui ont pour objet l’environnement et celles qui ont pour objet 

l’organisme lui-même. Le soi, ou image de soi, est donc l’ensemble des perceptions qu’un 

individu a de lui-même. Le soi représente cette structure qui permet à tout un chacun de 

s’identifier comme une personne unique différente de toutes les autres sous certains aspects, en 

particulier par son histoire personnelle. 



116 

d) Une boite à outils multiréférentielle au service du thérapeute humblement expert 

En explicitant les différents types de conversations qui ont lieu en thérapie, Harlène Anderson 

(2007) précise que "les conversations et les relations thérapeutiques sont bien entendu 

particulières, ayant un agenda et se plaçant dans un contexte défini" (page 53, traduction libre)
10

 

Pour conclure ce chapitre, j’aimerais revenir quelque peu sur la conviction qui est mienne 

et déjà avancée dans la section b) ci-dessus selon laquelle il y aurait des moments durant 

lesquelles le thérapeute Centré sur la Personne peut légitimement « faire entrer dans 

l’équation » une expertise qui est sienne en ce qui concerne le contenu à explorer en séance. 

Par moments, il se peut qu’il ait intérêt à encourager son client d’explorer une dimension 

spécifique du monde intérieur qui est le sien, ceci en fonction de la direction envers laquelle 

le processus qu’ils engagent ensemble s’oriente naturellement. 

Avant de continuer, il convient de rappeler que les considérations qui vont suivre se placent dans 

un contexte particulier : l’élaboration d’un modèle complexe personnalisé construit par 

rapprochement épistémologique. Dans le cas du modèle complexe dont j’explicite les contours 

dans le présent chapitre, je dirais que toutes les dimensions que je souhaite retenir au sein de mon 

modèle ne sont envisagées uniquement que dans la mesure où elles peuvent se conjuguer par 

rapprochement épistémologique le long des deux axes suivants : 

1. L’axe de la Posture Centrée-sur-la-Personne telle qu’explicitée en sous-titre a) ci-dessus 

2. L’axe du Modèle Descriptif de la Personne tel qu’explicité en sous-titre c) ci-dessus 

En sous-titre b), j’ai déjà évoqué comment je concevais une stratégie d’intervention collaborative 

comme étant très largement compatible cohérente avec une posture Centrée-sur-la-Personne telle 

que je la conçois. Je rajouterai seulement que cette stratégie me paraît également très largement 

compatible avec le modèle descriptif de la Personne référencé du fait que rien ne lui interdit de 

prendre en compte les 5 dimensions auxquelles celui-ci fait référence. 

Dans les deux pages qui me restent, je signalerai, à tour de rôle pour chacune des autres écoles 

examinées dans le cadre du présent mémoire (soit la Thérapie Existentielle, la Psychanalyse 

interpersonnelle, et la Reality Therapy) les quelques dimensions ou méthodologies qui me 

paraissent intéressantes à retenir dans mon modèle. Ayant déjà défini la posture sur laquelle 

j’entends fonder ma pratique, ainsi qu’une stratégie d’intervention que j’estime être cohérente 

par rapport à celle-ci, tout ce qui va suivre ne concerne que des éléments à proposer sous forme 

de « food for thought  /  nourriture pour l’esprit » pour reprendre un terme cher à Harlène 

Anderson. Sauf avis contraire (auquel cas, je ferai un commentaire spécifique), je pars du 

principe que ces divers éléments sont à l’évidence compatibles avec mon modèle. Je me 

contenterais donc de signaler les raisons qui m’incitent à vouloir les retenir. 

J’expliciterai en tout dernier lieu pourquoi j’entends également faire appel à la méthodologie 

préconisée par Marshall Rosenberg en Communication Non-violente. 

10
 Anderson & Gehart (Dir., 2007), Collaborative Therapy, Taylor & Francis Group, New York 

 



117 

 La Thérapie Existentielle 

Il existe un certain nombre de formes structurées de réflexions sensées aider les thérapeutes 

existentiels à clarifier avec leurs clients leurs manières d’être « inter-relationnellement » (Ernesto 

Spinelli, chapitre 5 cité dans Haugh & Paul (Dir), 2008) 
11

. Celle que je trouve la plus intéressante est celle 

qui se focalise sur quatre dimensions, soit : La réflexion focalisée sur le « Je », la réflexion 

focalisée sur le « Tu », la réflexion focalisée sur le « Nous » et la réflexion focalisée sur le 

« Eux ». Respectivement, ces réflexions se focalisent sur les points de vue, opinions, croyances, 

exigences, postures comportementales et affects qui expriment comment le client se perçoit, 

comment le client perçoit l’autre (son expérience de l’autre en relation avec lui), comment le 

client et le thérapeute se perçoivent respectivement en lien l’un avec l’autre, et comment le client 

s’imagine que les autres le perçoivent. 

Il y a bien d’autres dimensions qui me plaisent dans cette approche et auxquelles je me sentirais 

libre de faire appel si elles me paraissent en mesure d’étayer mes propos. En faisant si 

brièvement référence aux réflexions orientées, j’espère seulement avoir illustré une peu de cette 

saveur particulière (et goûteuse) que cette approche évoque pour moi et que je souhaite par 

conséquent pouvoir mobiliser dans ma pratique. 

 La Psychanalyse Interpersonnelle 

Contrairement à un grand nombre de thérapeutes qui se situent dans une mouvance humaniste, je 

ne me sens nullement enclin à faire l’impasse sur la théorie psychanalytique. Pour ou contre, nul 

ne peut contester que cette approche se soit intéressée comme nulle autre avant elle aux 

dimensions sexuelles et/ou conflictuelles de la vie amoureuse de la personne. Je suis quoi qu’il 

en soit d’accord avec Freud sur le fait que le désir est central à notre existence et que quand nous 

essayons de comprendre ce qui ce trame pour nous dans cette dimension, il y a bien des choses 

qui nous échappent et/ou que nous préférons ignorer. 

Etant donné que les processus inconscients s’inscrivent dans l’une des 5 dimensions du modèle 

descriptif de la personne et, étant donné que celui-ci représente l’un des 2 piliers en fonction 

desquels je rassemble mes adhésions par rapprochement épistémologique, il s’en suit que j’ai à 

cœur de porter mon attention également sur cette dimension dans ma pratique. 

Pam Howard (voir mes appréciations sous chapitre V) évoque pour ce faire une manière que je 

considère être à la fois subtile et tout à fait dans l’esprit collaboratif que j’affectionne. Je me 

calquerais donc sur une manière de faire qui rejoint celle qu’elle préconise. 

 La Reality Therapy 

Etant donné que la « preuve » du changement se traduit toujours en fin de compte par un ou 

plusieurs changements comportementaux, j’ai vraiment à cœur de ne pas sous-estimer cette 

dimension (également l’une des 5 constituant le modèle descriptif de la personne). 

11
 Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye 

 



118 

La Reality Therapy, par son approche pragmatique, propose toute une panoplie de 

recommandations pratiques qui aident thérapeute et client à se centrés sur les comportements et 

comment œuvrer à la modifier aux moments les plus opportuns. Comme Dave Mearns et Brian 

Thorne le suggèrent (voir chapitre IV E, section e), j’envisage de faire appel à ces 

recommandations davantage en fin de thérapie, ou en tous cas une fois que la relation 

thérapeutique se sera bien installée. 

 La Communication Non-violente de Marshall Rosenberg 

Si je mentionne la CNV en plus de tout ce qui précède, c’est qu’elle véhicule admirablement 

bien une formule pratique pour les communications interpersonnelles, à la portée de tout un 

chacun, fondée sur l’éthique relationnelle développée par Carl Rogers. Marshall Rosenberg, son 

fondateur, fut l’élève de Carl Rogers. Son œuvre représente à mes yeux un brillant prolongement 

des travaux et de la pensée de Carl Rogers. 

Plus qu’une puissante science de la communication interpersonnelle (ce qui est déjà énorme), ce 

que Marshall Rosenberg a en fait développé, c’est une théorie de la santé à la fois simple, 

profonde et facile à cibler. Les prémisses et les apports de la CNV apportent une série d’éléments 

fondateurs qui caractérisent les interactions humaines. Le message central de la CNV est que 

toutes les interactions humaines peuvent être perçues en fonction d’une progression de quatre 

éléments : 

1. Les faits que l’on observe 

2. Les émotions qui surgissent en nous en  fonction de notre observation / interprétation de 

ces faits 

3. Les besoins auxquels ces émotions nous renvoient 

4. Les demandes que l’on peut faire et/ou les stratégies que l’on met en place pour essayer 

de satisfaire nos besoins. 

En élaborant la CNV, Marshall Rosenberg a développé une importante théorie de la santé; une 

théorie autour de laquelle gravitent tous les besoins qui nous caractérisent et nous meuvent en 

tant qu’êtres humains. 

Pour aider la personne à prendre contact avec les sentiments et besoins qui sont les siens, puis 

d’élaborer une ou plusieurs stratégies susceptibles de lui permettre à les satisfaire, la CNV à mis 

au point une série de protocoles, jeux de rôles, pistes de danses, etc., qui sont autant d’outils 

particulièrement utiles et pratiques. 

En ce qui me concerne, je dirais même que c’est par le biais de jeux de rôles CNV que je réussi 

le mieux à donner le plein essor à mes aptitudes d’empathie et d’authenticité. Je ne me priverai 

donc pas de faire largement appel à ces outils CNV dans le cadre de ma pratique. 

 

 

 



119 

CONCLUSION 

Réflexions d’après étude 

Arrivé au bout de mon étude et des appréciations que celle-ci a suscitées en moi, les questions 

qui m’habitent sont les suivantes : 

L’étude que j’ai conduite, a-t-elle eu un impact tangible dans ma vie ? La façon dont 

j’envisage être COUNSELLOR en a-t-elle été modifiée ? Ai-je hérité de quelque 

chose ? 

Ce dont je pense avoir hérité avant tout, ce sont des convictions légitimées. Bien avant de 

débuter mon étude, j’étais depuis un certain temps déjà habité par une forte propension 

multiréférentielle. J’étais sûr du fait que je souhaitais m’affirmer dans une pratique personnalisée 

en fonction d’adhésions plurielles. Par contre, ce dont j’étais moins sûr, c’était le fondement sur 

lequel j’allais bien pouvoir légitimer les choix que je me sentais spontanément enclin à faire. 

L’étude que j’ai conduite m’a permis d’élaborer ce fondement. 

1. C’est en rédigeant ce mémoire que je me suis rendu compte que les éléments clés que je 

souhaitais puiser dans différents modèles pour réunir en un modèle complexe personnalisé 

pouvaient tous se concevoir comme orbitant autour d’un noyau central – un noyau que j’ai 

défini comme représentant une posture Centrée-sur-la-Personne. 

2. C’est en rédigeant ce mémoire que je me suis rendu compte que les éléments clés que je 

souhaitais réunir en orbite autour d’une posture Centrée-sur-la-Personne se recoupaient entre 

eux par rapprochement épistémologique. 

3. C’est en rédigeant ce mémoire que je me suis rendu compte que ce qui faisait rapprochement 

épistémologique, c’était le fait que ces différents éléments se rattachaient tous à une façon de 

faire dédiée à augmenter les probabilités que soient réunies au sein d’un processus 

thérapeutique performant les conditions jugées par Rogers comme étant nécessaires et 

suffisantes au changement psychothérapeutique (ainsi que celles additionnellement jugées 

comme telles par Frank). 

4. C’est en rédigeant ce mémoire que je me suis rendu compte de que ce qui était déterminant 

au fait que je puisse articuler en un modèle complexe cohérent les divers éléments que je 

souhaitais réunir au sein de celui-ci. Ce qui était déterminant, c’était le fait que tout modèle 

de connaissance se construit avant tout sur une éthique épistémologique. J’entends par là que 

c’est le degré de cohérence des valeurs fondamentales qui habitent la personne qui détermine 

le degré de cohérence de son approche épistémologique. C’est la conclusion à laquelle 

j’abouti après plus de cinq ans occupé à intégrer en moi le concept de constructivisme. 

 



120 

Aussi satisfait que je puisse me sentir d’avoir réussi à légitimer mon positionnement par rapport 

aux choix qui concernent mon modèle complexe, je tiens à souligner que ce positionnement n’est 

en aucun cas à concevoir comme étant statique. Indubitablement, il continuera à évoluer. Je 

souhaite aider les gens à évoluer de façon constructive, et je souhaite continuer moi-même à 

évoluer dans le même sens. 

 

***************************** 

 

En guise de conclusion définitive, je me permettrais deux citations complémentaires : 

 

La situation a bien évolué au cours des cinquante dernières années. La 

compétition est dépassée et l’on respecte les choix de chacun, surtout dans le 

domaine de l’intervention psychologique (voir Norcross et Goldfried, 1998). Ce 

que l’on demande en retour, c’est de bien préciser les choix que l’on fait. Les 

chercheurs concentrent désormais leur énergie sur la compréhension de la 

personne humaine, sans se laisser distraire par les querelles d’écoles (St-Arnaud, 

(2004), page 20) 
1
 

 

***************************** 

 

Knowledge is structured in Consciousness 
La connaissance est structurée dans la conscience 

(Maharishi Mahesh Yogi, (1976) 
2
 

 

 

 

1 
St-Arnaud, Y. (2004), La Personne Humaine, Les Editions de l’homme, Montréal 

2
 Mahesh Yogi Maharishi (1976), La Science de l’Etre et l’art de vivre, Robert Laffont, Paris 


