INTRODUCTION

Questionnements et hypotheses motivant notre étude

Question 1

Dans notre société du debut du 2 siecle, nous constatons qu’au sein du « peuple psy » il
existe une treés grande pluralité de différentes ecoles psychothérapeutiques. Pourquoi ?

1éme

Notre hypothése centrale
La prolifération au fil du temps de différentes approches psychothérapeutiques se fonde en
1°" lieu sur Daffirmation de diverses conceptions de I’homme. En fonction de celles-ci, il
s’ensuit une multitude de différentes théories de la santé, et par la de différentes méthodes
d’intervention. Cela ne signifie pas pour autant que les diverses mouvances doivent
s’opposer au niveau de ce qu’elles considérent toutes comme étant leur raison d’étre
essentielle : rendre possible un changement thérapeutique.

Partant du principe que les diverses mouvances se différencient les unes des autres, avant
tout parce que chacune est préoccupée a défendre une valeur fondamentale bien spécifique
(différente d’une mouvance a I’autre), il est largement envisageable d’imaginer que les
praticiens des diverses mouvances se rejoignent néanmoins sur un point capital : les
conditions essentielles a un changement psychothérapeutique.

Question 2

S’il existe bel et bien des conditions susceptibles d’étre transversalement reconnues comme
étant essentielles a un changement psychothérapeutique, comment pourrions-nous nous y
prendre pour les identifier ?

Notre hypothése de travail
En prenant comme modéle la théorie des « 6 conditions nécessaires et suffisantes » de Carl
Rogers et en examinant d’une part les triptyques théoriques qui définissent la ligne de
conduite de praticiens de 5 grandes écoles psychothérapeutiques (5 courants majeurs
différents), et d’autre part les dégagements métacognitifs que ces praticiens élaborent
indépendamment de leur ligne de conduite d’appartenance, il doit &tre possible de :
e Vérifier le degré auquel le postulat de Carl Rogers se trouve (ou non)
transversalement validé par les praticiens des susdites écoles;
e déterminer s’il n’y aurait pas un consensus parmi les praticiens des susdites écoles
quant a d’autres conditions qui pourraient additionnellement étre considérées
comme étant déterminantes a un changement thérapeutique.

Nous consacrons notre chapitre 1 & nommer nos sujets d’étude en accord avec notre
guestionnement, tout en indiquant comment nous comptons les articuler entre eux. Afin de
clarifier au mieux la démarche méthodologique que nous avons retenue, Nous consacrons ensuite
notre chapitre 2 a préciser les caractéristiques essentielles des sujets d’étude ainsi nommeés.



CHAPITRE |

Vue d’ensemble des quatre sujets sur lesquels notre étude se portera, et de la
trame méthodologique sur laquelle nous nous appuierons pour les articuler

Nous entendons conduire notre étude en fonction de quatre (4) sujets d’étude que nous passerons
en revue ci-dessous de fagon trés sommaire, avant de les décrire de facon plus explicite et
détaillée en Chapitre II. Ce que nous voulons faire au préalable dans le présent chapitre, c’est
préciser le raisonnement qui nous anime et nous pousse a conduire notre étude de la maniére que
nous avons choisi — soit la trame méthodologique de notre étude.

Sujet d’étude # 1 : Le premier sujet d’étude que nous abordons, celui autour duquel toute notre
étude se déclinera, concerne I’hypothése de Carl Rogers selon laquelle, quelque soit 1’approche
psychothérapeutique employée, il y aurait six conditions nécessaires et suffisantes a un
changement psychothérapeutique constructif. Afin de vérifier la véracité de cette hypothése,
nous entendons examiner les «discours » de cing psychothérapeutes de renom appartenant
chacun a une mouvance psychothérapeutique différente.

Les discours que nous entendons examiner sont de trois types différents, chacun faisant lien avec
I’un des trois autres sujets d’étude sur lesquels notre étude se portera.

Sujet d’étude # 2 : Le deuxiéme sujet d’étude concerne le triptyque théorique par lequel toute
mouvance psychothérapeutique se constitue. C’est ce triptyque qui va déterminer le premier
discours gue nous allons examiner, soit le discours officiel de la mouvance, celui qui détermine
la ligne de conduite officielle que va adopter un praticien donné se situant dans une mouvance
donnée. Nous verrons plus loin comment notre fondement constructiviste nous permet de
considérer qu’un triptyque théorique ne fait en fin de compte que fournir les outils qui permettent

a un praticien donné d’apprécier la problématique psychothérapeutique sous un angle spécifique.

Sujet d’étude # 3: Le troisiéme sujet d’étude concerne les dégagements métacognitifs que
chaque praticien ¢élabore alors qu’il s’affaire dans sa pratique. Plus précisément, nous entendons
nous focaliser sur les discours officieux que tiennent les psychothérapeutes par rapport a ce qui
a leurs yeux représente les facteurs déterminants a un changement psychothérapeutique
constructif et plus spécifiquement ceux qu’ils élaborent alors qu’ils se trouvent directement
impliqués dans un accompagnement clinique. Il convient de signaler que les facteurs ainsi
élaborés se situent parfois en dehors de la ligne de conduite a laquelle le praticien en question
adhere officiellement. Ils en constituent 1’aspect opératoire.

Sujet d’étude # 4: Le quatriéme sujet d’étude concerne le positionnement épistémologique
(constructivisme radical) auquel nous faisons référence tout au long de notre étude pour
expliciter comment d’une part le « peuple psy » se trouve confronté a une multiplicité de
différentes approches psychothérapeutiques (se querellant souvent les unes par rapport aux
autres), et d’autre part comment les praticiens de ces différentes approches arrivent néanmoins a

s’accorder de fagon significative sur les facteurs qu’ils consideérent déterminants a un
changement psychothérapeutique constructif.



3

Le constructivisme radical est un positionnement épistémologique qui accorde une place
prépondérante a la part de subjectivité qui intervient dans la maniere dont nous rassemblons en
un ensemble cohérent les données que nous recueillons dans notre champ perceptuel. Partant du
fait que nous adhérons au principe constructiviste selon lequel toute connaissance est construite
subjectivement, nous en déduisons tout logiquement qu’il concourt a 1’¢laboration des discours
des praticiens que nous étudions (tant ceux officiels que ceux officieux), et ceci nous permet de
fonder notre déemarche investigatrice selon les hypotheses énoncées en introduction.

I1 convient de signaler que ce principe nous parait bien évidement également a 1’ceuvre dans ce
que nous considérons étre le troisieme discours sur lequel notre étude porte : notre appréciation
quant a ce que les différents praticiens cités dans le mémoire considerent comme étant les
facteurs déterminants clés a un changement psychothérapeutique constructif.

Des 3*™ discours extrapolés : Si Carl Rogers a élaboré une hypothése trés explicite concernant
ce qu’il estime étre les facteurs déterminants a un changement psychothérapeutique constructif
(sujet d’¢tude # 1), ce n’est pas le cas des quatre autres praticiens de renom dont nous
examinerons les discours tout au long de notre étude. Pour chacun de ces autres praticiens, nous
avons pris le parti d’extrapoler notre propre appréciation de ce qui nous paraissait constituer a
leurs yeux les six facteurs les plus déterminants a un changement psychothérapeutique
constructif, ceci afin d’obtenir un baréme nous permettant de comparer les différentes approches
entre elles sur un pied d’égalité. Cette facon de faire, méme si elle abouti a une construction
largement élaborée a partir de notre propre subjectivité, tire sa 1égitimité de ce qu’elle se fonde
sur des données qui auront été minutieusement recueillies et analysées dans les sections
précédentes de notre mémoire.

*hkkkkhkkkkikkkkikhkkikikk

Le déroulement de notre étude Ce chapitre I ayant servi a énoncer la trame sur laquelle nous
fondons notre démarche méthodologique, notre chapitre Il pourra maintenant faire une
description plus approfondie des quatre sujets d’étude précités pour que nos lecteurs puissent
mieux les apprivoiser et mieux les situer dans leur contexte historique. Cela nous a paru étre une
préparation nécessaire a la bonne compréhension de ce que nous nous sommes appliqués a faire
tout au long de notre étude.

Avec le chapitre 111 nous abordons 1’étude proprement dite en commengant par expliciter nos
choix en ce qui concerne les psychothérapeutes de renom que nous avons retenus.

Le chapitre IV constitue le cceur de notre étude.

Les chapitres V et VI regroupent notre analyse des résultats et I’incidence de celle-ci sur notre
pratique psychothérapeutique, notamment en ce qui concerne la maniere dont elle nous amene a
concevoir notre pratique de maniére personnalisée et multiréférentielle.



CHAPITRE 1l

Outils méthodologiques :

a) Une hypothése portant sur les conditions déterminantes a un changement
psychothérapeutique constructif servant de modele de référence en vue de
determiner s’il existe un degré de consensus entre les différentes mouvances a
ce sujet (plus spécifiquement selon les discours des praticiens sélectionnés).

b) Une maniére de décomposer en triptyques theéoriques les discours officiels des
différents praticiens dont nous allons examiner les exposés théoriques.

c) Une maniére de mettre en relief sous forme de dégagements métacognitifs les
discours officieux que tiennent ces mémes praticiens in situ, tels qu’ils nous les
dévoilent au travers des études de cas qu’ils nous commentent.

d) Un positionnement épistémologique (le constructivisme radical) permettant la
conduite notre étude en disposant d’un fil rouge épistéemologiquement
cohérent.

a) Les 6 conditions nécessaires et suffisantes pour que se produise un
changement psychotherapeutique selon Carl R. Rogers

En 1957, Carl Rogers publia un article intitulé Les conditions nécessaires et suffisantes & un
changement de personnalité thérapeutique®. Dans cet article, en se basant sur une série d’études
conduites sur plusieurs années de pratique, Rogers dégage 1’existence de 6 conditions qui
seraient essentielles pour que se produise un changement psychothérapeutique, quelle que soit
I’approche utilisée pour tenter de rendre ce changement possible, soit :

1. Le contact psychologigue Thérapeute-Client : une relation entre le client et le
thérapeute existe ; dans cette relation, chacun des protagonistes (client et thérapeute)
percoit I’autre comme un étre important a Ses yeux.

2. L’état_d’incongruence ou la vulnérabilit¢é du client : le client est dans un état
d’incongruence par rapport a ce qu’il vit ; il y a divergence entre son expérience (ce qu’il
vit réellement) et ce qu’il peut en percevoir consciemment et en faire part a d’autres. De
surcroit, cette incongruence 1’angoisse et le motive a rester en relation.

3. L’état de congruence ou D’authenticité du thérapeute : le thérapeute est congruent a
Iintérieur de la relation thérapeutique. Le thérapeute est lui-méme profondément
impliqué dans la relation qu’il entretient avec son client. Il ne joue pas la comédie. Il
communique ce qu’il vit réellement (il fait preuve de transparence par rapport a ce qu’il
vit dans la relation) ; il s’évertue a adopter une maniere d’étre en relation avec son client
pleinement authentique.

! Rogers, C. R. (1957), Les conditions nécessaires et suffisantes a un changement de personnalité thérapeutique,
Journal of consulting psychology Vol. 21, n° 2, Mc Graw Hill, New York



5

4. La considération positive inconditionnelle du thérapeute : le thérapeute accepte le
patient (dans ce qu’il vit) inconditionnellement, sans jugements, approbation ou
désapprobation. Cela permet au client de développer une meilleure estime de soi au fur et
a mesure qu’il prend conscience d’expériences qui 1I’ont conduit jusque 14, (2 cause des
jugements biaisés portés sur lui par d’autres), a développer pour lui-méme une vision

5. La compréhension empathique du thérapeute : le thérapeute fait preuve d’une
compréhension empathique du cadre de référence interne du client; de surcroit, il
parvient a lui communiquer cette comprehension.Plus le thérapeute réussit avec justesse a
éprouver et a communiquer avec empathie ce qu’il pergoit du vécu de son client, plus ce
dernier est capable d’apprécier a sa juste mesure la considération positive
inconditionnelle que lui accorde son thérapeute.

6. La perception du client : le client pergoit, au moins a un degré minimal, I’empathie et la
considération positive inconditionnelle que lui communique son thérapeute.

Nous conduirons notre étude en considérant comme acquis le fait qu’il existe un degré de
consensus minimum parmi les grandes mouvances psychothérapeutiques quant a I’importance
d’au moins certaines des conditions ainsi avancées par Rogers. Ce que nous chercherons a
déterminer en premier lieu, c’est le degré de consensus transversalement accordé a chacune des
conditions considérées individuellement. Nous chercherons ensuite a cibler au plus pres le
niveau de convergence qualitatif de ce consensus selon son degré d’inclusion simultané des six
conditions. Enfin, nous déterminerons si des conditions additionnelles viennent, au grés des
diverses approches, soit en modifier le caractére universel, soit I’enrichir et le porter au rang d’un
modéle ayant un assise transversale plus élargie.

b) Le triptyque constitutif d’une approche psychothérapeutique selon
Noél K. Salathé

Dans la préface du fascicule de formation CIFP, Noél Salathé (1992)° affirme que toute
psychothérapie digne de ce nom se fonde immanquablement sur un triptyque constitutif, soit
sur :

1) Une conception de I’homme : avant d’élaborer une théorie de la santé (et parallélement
une théorie de la psychopathologie), toute approche psychothérapeutique se doit en
premier lieu de préciser la dimension anthropologique dans laquelle elle situe 1’étre
humain et ses relations avec son environnement.

2) Une théorie de la santé : avant d’élaborer un systéeme d’intervention (et parallélement
une déontologie et/ou un code éthique qui gouvernerait celui-ci), toute approche
psychothérapeutique se doit au préalable de préciser le cadre dans lequel elle situe le
bien-étre et le mal-étre des étres humains dont elle propose de s’occuper.

3) Une méthode d’intervention : sur la base de la conception de I’homme qu’elle aura
retenue et la théorie de la santé qui en découle, toute approche psychothérapeutique se
doit d’¢élaborer un systeme d’intervention qui soit cohérent avec les 2 éléments précités.

2 Salathé, N.:K. (1992), Fascicule d’information au curriculum CIFP, préface section Gestalt-thérapie, Paris



6

Avant de recueillir les dégagements métacognitifs des praticiens sélectionnés pour notre étude
(Chapitre IV, sections e), nous nous employons tout d’abord a situer leur paradigme de
référence. Ce faisant, nous espérons mettre en relief le fait que les psychothérapeutes conduisent
leur pratique de deux différentes maniéres: soit strictement en fonction de leur école
d’appartenance, soit au contraire de fagon « hors-cadre » de référence, sur la base de facteurs
élaboreés en situation clinique a partir de ce qui leur est apparu in situ comme ayant joué un réle
déterminant a un changement psychothérapeutique.

c) La Métacognition : dans le prolongement du point de vue constructiviste,
la métacognition représente (entre autres) le processus cognitif par lequel
un praticien se construit des métaconnaissances susceptibles d'améliorer
I'efficacité de ses actions ultérieures (dégagements métacognitifs).

Comment un individu est-il progressivement amené a se rendre compte de ce qu'il fait, comment
peut-il évaluer sa prestation ou anticiper ses difficultés, comment geére-t-il ses régulations ?
Comment un sujet contrle-t-il et ajuste-t-il ce qu'il fait ? Voila les questions qui situent le
propos de la métacognition. La métacognition a été abordée en psychologie par PIAGET a la fin
des années soixante-dix et est actuellement au centre des préoccupations des psychologues
cognitivistes qui y voient un des éléments centraux pour la réussite d'une action.

La contribution de PIAGET : une approche développementale

Tel que rapporté sur le site UQAC, selon Goupil et Lusignan (1993), Piaget aurait développé
une théorie du développement de l'intelligence ou il a placé le sujet au cceur du processus; il
en a fait l'acteur principal. Il suppose que le sujet construit sa connaissance au fil
d'interactions incessantes avec les objets ou phénomenes. Il y aurait équilibration
progressive, c'est-a-dire que des processus de régulations internes a I'ccuvre (autorégulation)
assureraient une meilleure adaptation de I'individu & son environnement. A cet égard, Piaget
insiste sur le role du couple assimilation- accommodation : le premier permettant d'assimiler
les nouvelles connaissances a celles déja en place dans les structures cognitives, et le
deuxiéme permettant une transformation des activités cognitives afin de s'adapter aux
nouvelles situations. En outre, Piaget (1974) suppose différents niveaux ou stades de prise de
conscience que le sujet-apprenant méne ou a menée. La prise de conscience étant une
conceptualisation, il parle de la capacité de se représenter, de décrire les phénomeénes ainsi
que le déroulement de la démarche entreprise : saisie des moyens utilisés, justification de leur
choix et/ou ajustements en cours de tadche. Piaget a également parlé d'abstraction
réfléchissante. Posant ’existence d’un mécanisme de réfléchissement (réflexion sur le
développement de la connaissance), Piaget est amené a déduire que le sujet acquiert la
capacité de dégager les caractéristiques de ses actions et de ses processus cognitifs (ou

abstractions réfléchissantes quand elles deviennent conscientes. (http:/wwwens.ugac.ca / ~
pminier/actl/constr.htm, para Approche Développementale)

L'abstraction réfléchissante
Selon Piaget, une abstraction réfléchissante procede par deux étapes : un "réfléchissement™ de

’action qui introduit des représentations d'un niveau supérieur a celui qui régulait I'activité avant
cette abstraction, et une "réflexion™ qui organise ces nouvelles représentations.




7

En ce sens, I'abstraction réflechissante donne au sujet les moyens de porter un jugement critique,
non plus seulement sur le résultat d'une action, mais davantage sur les mecanismes ou les
stratégies qu'il a déployes pour la réaliser. De ce fait, ce mécanisme est un indicateur certain
d'une activité métacognitive, car il démontre une mise a distance du sujet entre ce qu'il a produit
et comment il a agi.

La contribution de BRUNER : une approche constructiviste - interactionniste
Tel que rapporté sur le site UQAC, s'inspirant de Piaget, BRUNER (1996) a proposé une

théorie constructiviste de I'apprentissage, axée autour de I'idée d'un sujet actif qui construit de
nouveaux concepts ou idées a partir des connaissances déja en place (structure cognitive). Le
sujet selectionne et transforme l'information, élabore des hypothéses et prend des décisions,
relie et organise le fruit de ce travail cognitif a sa structure cognitive (i.e. schémas, modeles
mentaux). En 1996, Bruner a ajouté a sa théorie I'aspect socioculturel de I'apprentissage. I
met en avant l'importance de la maturation psychologique (stades de développement
intellectuel), de la motivation intrinseque et de la participation de I'éléve dans un processus
de découverte. Il insiste également sur la nécessité d'une structuration cohérente des

connaissances pour favoriser le processus d'appropriation des savoirs. (http://wwwens.ugac.ca /
~ pminier/actl/constr.htm, para Approche Constructiviste Interactionniste)

Métacognition et contrdle
En psychologie cognitive, le concept de métacognition renvoie généralement a deux types de

composantes. Le premier fait référence aux connaissances qu'un sujet a de ses propres
connaissances. C'est la réponse a la question "Qu'est-ce que je connais ?". Le deuxieme est lié
aux processus de controle dont le sujet dispose pour autoréguler son action. C'est la réponse a la
question "Comment est-ce que je m'y prends ?".

Par exemple, le fait pour un étudiant de se positionner face a ses propres régulations met bien en
évidence la différence qu'il y a pour lui, entre faire une simple régulation de son activité
(régulation faisant partie de l'activité elle-méme) et celle de s’investir dans une autorégulation
plus complexe, processus qui est nécessairement plus conscient et entraine souvent la
construction de métaconnaissances. On passe d'une dimension pragmatique dirigée vers la
simple réussite de l'action a une dimension réfléchie, qui, bien que dirigée vers la réussite de
I'action, prend en compte les facteurs métacognitifs qui concourent a sa réalisation. Cette prise de
recul permet a I'étudiant de porter un regard critique sur sa fagon de procéder, d'apprendre et de
se contrbler. Cela lui donnera l'occasion de construire des métaconnaissances susceptibles
d'améliorer I'efficacité de ses actions ultérieures.

*khkhkhkhkk

En examinant a tour de roles les différents « insights » élaborés par différents praticiens au
travers de leurs activités métacognitives (les réflexions qu’ils nous livrent par leur « voix-off »
ou leur « dialogue intérieur » au sens de VIGOTSKY) a propos des facteurs qui leurs paraissent
essentiels a un changement thérapeutique, nous imaginons pouvoir relever un certain nombre de
convergences d’'une mouvance a 1’autre par rapport a certains de ces facteurs, et ce méme si
ceux-ci ne paraissent pas forcément s’aligner avec le discours officiel d’une mouvance donnée.



8

d) Le Constructivisme Radical et ses concepts de base

Le Constructivisme Radical est un concept affirmant que notre vision du monde est une
construction conceptuelle que nous sommes perpétuellement et activement occupés a échafauder
ou a ajuster, afin d’obtenir ou préserver une fagon d’étre au monde aussi congruente que
possible, avec la personne que nous sommes et les besoins qui nous caractérisent.

L’hypothése de base du Constructivisme Radical

Selon Watzlawick & Nardone (Dir), (1997), I’hypothése de base est que la réalité que nous
percevons et a laquelle nous réagissons, pathologies et probléemes compris, est le fruit de
I’interaction entre le point d’observation adopté, les instruments utilisés, et le langage dont
NOuUS NOUS servons pour communiquer Ce que nous voyons.

Selon cette hypothése, il n’existe donc pas de réalité vraie mais autant de réalités possibles
qu’il y a d’interactions différentes possibles entre sujets et perceptions. De cette hypothése
découle que quelle que soit la condition que nous nous trouvons vivre, malade ou en bonne
santé, ce sera le produit d’une relation active entre nous-mémes et ce que nous vivons. En
d’autres mots, "chacun construit la réalité qu’ensuite il subit". (Prologue, p. 9)

Réalités de 1°" et de 2°™ ordre

Selon Watzlawick & Nardone (Dir), (1997), le constructivisme radical est cette branche de
I’épistémologie contemporaine qui s’intéresse aux processus par lesquels nous construisons
nos réalités personnelles, sociales, scientifiques et idéologiques, pour ensuite les considérer
comme étant objectivement réelles. Pour nous aider a comprendre le point de départ de tels
processus, Paul Watzlawick nous enjoint a faire une distinction entre I’image de la réalité que
nous recevons de nos sens (ce qu il nomme réalité de 1°" ordre) et la signification que nous
attribuons a ces perceptions (ce qu il nomme réalité de 2™ ordre). Pour schématiser, nous
pourrions dire que les sciences biologiques se focalisent de maniére raisonnablement
équilibrée tant sur des observations perceptuelles (réalité de 1* ordre) que sur des
catégorisations faites aprés-coup (réalité de 2°™ ordre). Par contraste, nous pourrions dire
que la psychologie étudie avant tout les hypothéses, convictions et croyances, éléments qui
font intégralement partie de notre réalité de 2°™ ordre. (Chapitre 1 p. 30)

Le constructivisme radical est avant tout une facon de penser

Selon Watzlawick & Nardone (Dir), (1997), le constructivisme radical représente plutét un
cadre de référence hypothétique qui ne fait aucune hypothese ontologique. Il ne prétend pas
décrire une réalité absolue mais seulement les phénoménes de notre propre expérience. Le
point de vue constructiviste dit seulement que 1’on ne peut connaitre de réalité¢ indépendante
de I’observateur (précisons que ce point de vue est né de la physique avec le principe
d’incertitude de Werner Heisenberg des 1926). Plutét que d’avancer des propositions
ontologiques, il suggere seulement une facon de penser, et fournit une analyse des opérations
mentales qui génerent une réalité a partir de I’expérience. (Chapitre 1, p. 46-47)




9

Le seul monde qui nous importe est celui de notre expérience

Selon Ernst Von Glasersfeld cité dans Watzlawick & Nardone (Dir.), (1997), dans notre
histoire des idées, I’épistémologie — étude de ce que nous savons et comment nous en venons
a le savoir — a toujours été liée a I’idée que la connaissance doit étre la représentation d’un
monde extérieur ontologique. Le constructivisme procede sans cette condition et dit, au lieu
de cela, que la connaissance doit étre opératoire pour étre adaptée a nos buts, et qu’elle doit
s’harmoniser avec notre monde d’expérience, parce que c’est le seul monde qui nous
importe. (Chapitre I, p. 46-47)

Les 4 principes fondamentaux du constructivisme radical selon Von Glasersfeld (1996) :

1. La connaissance n’est en aucun cas acquise de fagon passive ; elle n’est acquise ni par les
sens, ni par des moyens de communication.

2. La connaissance est activement construite pas le sujet concevant (cognizing subject)

3. La fonction de la cognition est adaptive, dans le sens biologique du terme ; elle tend vers
ce qui est opératoire ou viable.

4. La cognition permet au sujet d’organiser son monde expérientiel, et non pas la découverte

d’une réalité ontologiquement objective. (traduction libre, p. 51)

Le dernier de ces 4 principes apparait comme le plus difficile a accepter. Malgré la multitude
d’idées brillantes qu’il avait sur les manieres et moyens de construire conceptuellement, Kant
(pour ne citer que lui) n’était néanmoins pas enclin a abandonner la recherche d’une vérité
ontologique. Nombreux sont ceux qui rejettent les postulats du constructivisme radical
apparemment mus par le méme attachement. Il n’est apparemment pas aisé¢ de considérer que
I’intention de cette théorie de la connaissance, est d’étre employée en tant qu’outil, et qu’il
importe de la tester pour son utilité et non pas en tant que proposition métaphysique.

En conduisant notre étude a partir d’un point de vue constructiviste, nous ne sommes d’une part
en rien étonnés que d’innombrables approches différentes se soient constituées au fil du temps.
Nous partons du principe que, d’un praticien a 1’autre, nous nous trouvons animés par des
besoins différents, et par la enclins a privilégier des valeurs fondamentales distinctes 1’'une de
I’autre. Selon notre point de vue, notre « monde psy » ne peut qu’étre peuplé de doctrines et de
méthodologies multiples, servant a préter attention a des problématiques disparates a partir de
prémisses tout aussi disparates.

D’autre part cependant, s'il est vrai qu’une vision du monde se doit d’étre opératoire et que c'est
essentiellement notre humanité qui prime, nous partons du principe que les fondements de cette
humanité devraient pouvoir étre pergus consensuellement par des praticiens d’allégeances
psychothérapeutiques diverses. Méme si nous sommes les uns et les autres occupés a construire
nos réalités de fagons différentes, il y a fort a parier que lorsqu’il s’agit des facteurs considérés
comme étant déterminants a un changement thérapeutique, nous nous rejoignons les uns les
autres sur quelques points de jonction clés. C’est cette hypothese que nous nous proposons de
vérifier au travers de cette étude. Nous espérons que 1’originalité de notre étude reposera sur le
fait d’imaginer que des praticiens treés fortement impliqués dans leur travail en arrivent, par le
biais de dégagements métacognitifs longtemps mdris, a repérer les mémes facteurs essentiels au
changement thérapeutique nonobstant le discours officiel qu’ils tiennent.



10

CHAPITRE 1lI

a) Criteres de sélection de praticiens
b) Biographies resumées des praticiens sélectionnés
c) Séquences méthodologiques de [’étude

a) Criteres de sélection de praticiens

En faisant nos sélections, nous n’avons pas tenté¢ d’étre neutres. L’essentiel pour nous était de
sélectionner des praticiens hautement compétents et reconnus comme tels par leurs pairs, se
positionnant légitimement dans les mouvances auxquelles nous les avons associés, ces
mouvances faisant partie des grandes catégories reconnues comme telles dans le domaine de la
psychothérapie.

Notre avons finalement décidé de nous focaliser sur 5 approches majeures soit :

e L’Approche de la Reality Therapy de William Glasser (approche cognitivo-comportementale)
e [’Approche Interpersonnelle de Harry Stack Sullivan ~ (approche psychodynamique)

e [’Approche Existentielle de Irvin D. Yalom (approche humaniste)

e L’Approche Collaborative de Harlene Anderson (approche systémique)

e L’Approche Centrée-sur-la-Personne de Carl Rogers  (approche humaniste)

Alors que notre idée premiére était de nous focaliser sur 4 approches uniquement, une pour
chacune des 4 grandes mouvances psychothérapeutiques, nous avons finalement décidé d’inclure
une 2°™ approche humaniste, soit 1’Approche Centrée-sur-la-Personne (I'approche de Carl
Rogers, auteur de I'hypothese que nous cherchons a vérifier), ceci dans le but de pouvoir la
comparer aux autres approches sélectionnées.

Nous somme conscients du fait que tous les praticiens « tétes-de-liste » que nous avons
sélectionnés sont américains. Et a quelques exceptions pres, les praticiens suppléants sont eux
aussi américains. Parmi les exceptions notoires nous avons sélectionné Frieda Fromm-
Reichmann et Eric Fromm, tous deux allemands d’origine, ayant néanmoins I’une comme 1’autre
émigré aux Etats-Unis ou ils y ont conduits leurs carrieres professionnelles. Nous sommes
également conscients du fait que les praticiens « tétes-de-liste » que nous avons sélectionnés
présentent tous «un penchant humaniste » en plus de leur mouvance de prédilection. Irvin
Yalom représente quant a lui un humaniste a penchant psychodynamique.

Il est clair que nous avons été influenceés, entre autres, par notre vision du monde, par nos propres
valeurs fondamentales, et par le lien que nous ressentons le besoin d’entretenir avec notre pays
natal. Nous avons également choisi de sélectionner des praticiens qui ont produit un volume
important d’écrits sur leurs métacognitions.

Nous n’avons pas cherché a sélectionner des caricatures du genre. Notre but n’est pas de
démontrer qu’il y a une convergence sans failles entre tous les praticiens de mouvances diverses.



11

Il serait plutét de démontrer qu’un praticien donné, appartenant a une mouvance donnée, peut
tres vraisemblablement retenir, comme étant essentielles au changement psychothérapeutique,
les mémes conditions qu’un collégue d’une autre mouvance. Nous posons le postulat que cela est
de I’ordre du possible (voire méme du probable) et nous nous proposons de vérifier cela en nous
intéressant aux apports théoriques ainsi qu’aux métacognitions des praticiens que nous avons
sélectionnés.

b) Biographies résumées des praticiens sélectionnés

e En porte-parole de 1’école de psychanalyse interpersonnelle (mouvance psychodynamique),
nous avons sélectionné Harry Stack Sullivan et Frieda Fromm-Reichmann (avec comme
praticiens suppléants Torey Hayden et Erich Fromm).

Harry Stack Sullivan (1892-1949) est un personnage méconnu de la psychanalyse américaine.
Pourtant, Sullivan est I'initiateur d'une théorisation inspirée de la psychanalyse, qui met en avant
les aspects interpersonnels dans le développement de l'individu. Dans la tradition de Locke, et un
peu a lI'exemple du béhaviorisme, Sullivan s'est appliqué a démontrer combien les expériences
relationnelles et culturelles déterminaient la personnalité des individus.

Frieda Fromm-Reichmann (1889-1957) fut une psychiatre allemande contemporaine de
Sigmund Freud. Afin d'échapper aux Nazis, Fromm-Reichmann est allée brievement en Alsace
Lorraine, puis en Palestine (aujourd'hui Isragl). Elle a enfin immigré aux Etats-Unis en 1935, ou
elle accepta un poste de suppléant psychiatre a Chestnut Lodge a Rockville, MD. Elle finit par y
rester et ¢’est 1a qu'elle rencontra Harry Stack Sullivan, son professeur et mentor qui eut une
énorme influence sur sa vie et son travail

Torey Hayden est née le 21 mai 1951 dans le Montana. Elle est peédopsychologue et écrivaine.
Tour a tour enseignante spécialisée auprés d'enfants en grande difficulté psychologique,
assistante a l'université, coordinatrice de recherche et consultante pour le traitement des enfants
victimes de sévices, elle s'est spécialisée dans le domaine du mutisme sélectif. Elle a été, dans les
années soixante-dix, une pionniére dans I'étude de ce phénoméne psychiatrique peu étudié a
I'époque. Elle a réalisé ce travail de recherche principalement a l'université du Minnesota a
Minneapolis, pour en présenter les conclusions lors de la conférence nationale de /’American
Academy of Child and Adolescent Psychiatry en 1978. Bien que ne se réclamant formellement
d’aucune allégeance spécifique, nous avons choisi d’associer Torey Haden a la mouvance
interpersonnelle, tant les notions conceptuelles sur lesquelles elle s’appuie pour conduire sa
pratique, nous paraissent fortement correspondre a cette mouvance.

Erich Fromm (1900-1980) a eu un parcours professionnel assez particulier et malgré la
fréguentation de personnages marquants il a su garder jalousement sa propre voie. Fuyant la
montée du nazisme en Allemagne, il émigre aux Etats-Unis ou il rejoint Sullivan, Horney et le
groupe des psychanalystes Interpersonnels auxquels il refusera pourtant d'étre associé, arguant de
I'originalité de sa critique sociale.



12

En fait, bien que ses travaux aient des affinités avec ceux des culturalistes, Fromm refusera
toujours les étiquettes et les asservissements a un groupe. Il élaborera autant une critique de la
psychanalyse classique, que des penseurs tels Marcuse et Reich, considérés plus proches de lui.

e En porte-parole de la Reality Therapy (mouvance cognitivo-comportementale), nous avons
sélectionné William Glaser.

William Glasser psychiatre américain né a Cleveland en 1925, est le fondateur de la Reality
Therapy et de la Théorie du choix. Sa notoriété vient du fait qu'il a su développer une théorie de
cause a effet pour expliquer le comportement humain. Ses idées qui se concentrent sur le choix
personnel, la responsabilité personnelle et la transformation personnelle sont considérées
controversées par les psychiatres traditionnels, qui se concentrent plutét sur la classification des
syndromes psychiatriques, et qui prescrivent souvent des médicaments psychotropes comme
traitement de la maladie mentale.

Le Dr. Glasser est aussi renommé pour avoir utilisé ses théories afin d'influencer une plus large
part de nos spheres sociales comme I'éducation, le management, le mariage, et réecemment pour
la promotion de la santé mentale comme enjeux de santé publique, pour en hommer quelques
unes. En dernier lieu, mais non le moindre, il s’est fait remarquer pour avoir mis en garde le
grand public quant aux dangers inhérents a la pratique de la psychiatrie et de la psychothérapie.

e En porte-parole de I’école existentielle (mouvance humaniste), nous avons sélectionné Irvin
D. Yalom.

Irvin D. Yalom est un psychiatre américain né dans une famille juive en 1931, a Washington
DC. 1l s’engage dans des études de médecine en se tournant tout de suite vers la psychiatrie.
Apres ’obtention de son diplome de I’université de médecine de Boston et pour se perfectionner,
il continue jusqu’en 1956 d’étre interne a I’Hopital du Mount a New-York, puis jusqu’en 1960 a
la Clinique Phipps de I’Hopital de Johns Hopkins a Baltimore. Aprés deux ans de service
militaire a I’Hopital Général Tripler d’Honolulu, a Hawai, le Dr. Yalom débute sa carriere
d’universitaire a la faculté de Stanford en Californie. Il est nommé Professeur Assistant en 1963,
puis titularisé en 1968. Dés lors, il commence rapidement a conduire des thérapies de groupe et a
élaborer sa théorie de Psychothérapie Existentielle.

e En porte-parole de 1I’Approche Centrée-sur-la-Personne (mouvance humaniste), nous avons
sélectionné Carl R. Rogers (avec comme suppléants Dave Mearns, Brian Thorne et Godfrey
T. Barrett-Lennard).

Carl Rogers (1902-1987) est un psychologue humaniste américain. Il a surtout ceuvré dans le
champ de la psychologie clinique. Son Approche Centrée sur la Personne (ACP) met I’accent sur
la qualité de la relation entre le thérapeute et le patient.

Dave Mearns, Brian Thorne et Godfrey T. Barrett-Lennard sont, parmi les successeurs de
Rogers, ceux qui se sont le plus intéressés a la question de dynamique de pouvoir Thérapeute-
Client, théme qu’ils ont grandement contribué a approfondir.



13

e En porte-parole de I’Ecole Collaborative (mouvance systémique), nous avons sélectionné
Harléne Anderson (avec comme suppléants Peggy Penn et Susan Levin)

Harléne Anderson est une psychologue américaine. Avec le Dr Harold A. Goolishian (1924—
1991), elle a développé une approche de thérapie dite collaborative et postmoderne. Elle est
reconnue comme un chef de file dans le domaine du mariage et de la thérapie familiale pour ses
contributions théoriques, ainsi que pour ses pratiques novatrices en formation. L'approche
collaborative, d'abord développée pour une utilisation en thérapie familiale, s'est avérée tres utile
dans une variété d’autres domaines dits systémiques, dont 1’organisation des entreprises,
I'enseignement supérieur et la recherche.

Peggy Penn est un membre superviseur (anciennement directrice de formation) de I’Institut
Ackerman de Thérapie Familiale & New York.

Susan B. Levin est directrice et membre de la faculté L’Institut Galveston a Houston. Elle est
aussi membre adjointe de la faculté de 1’université Notre Dame du Lac a Houston, participant en
tant que formatrice au sein de son cursus de maitrise en psychologie.

¢) Séquences méthodologiques de notre étude

Les prémisses sur lesquelles nous avons choisi de la conduire étant clairement posées dans les
chapitres I et II, il convient maintenant de préciser les séquences méthodologiques de notre étude
en 4 étapes, comme sulit :

e Le descriptif des triptyques conceptuels constitutifs des 5 écoles étudiées
Notre chapitre 1V se décline en 5 sous-sections. Nous nous employons en 1% lieu a poser,
pour chacune des écoles sélectionnées, le triptyque qui constitue sa specificité (sous sections
(@), (b) et (c). Ce faisant, nous posons aussi les valeurs fondamentales auxquelles chacune
des susdites écoles parait étre particulierement attachée, et que les praticiens adhérant a I’une
ou ’autre s’emploient, respectivement, a défendre.

e Le recueil des données métacognitives qui se dégagent d’études de cas ciblées

En 2°™ lieu, nous nous employons a repérer puis a citer des extraits d’études de cas qui nous
paraissent particulierement pertinents a notre étude (sous sections (d). Pour finir, nous nous
appliquons a mettre en évidence, les réflexions qui portent sur les conditions que les
praticiens concernés considerent comme étant déterminantes, pour que se produise un
changement thérapeutique constructif, en extrapolant pour chagque approche six points clés
(sous sections (e). (Exception faite bien évidemment pour I’ ACP pour qui la sous section (€)
se focalise sur un theme largement approfondi par les successeurs de Carl Rogers).

e L’analyse des convergences (et/ou la mise en relief des apports additionnels)
Dans le chapitre V, et ce en fonction de notre hypothese de travail, nous nous employons
ensuite a analyser la signification des données ainsi recueillies, puis a les répertorier en un
ensemble cohérent.

e L’élaboration d’un modéle complexe personnalisé
Dans le chapitre VI, nous nous employons a faire état de I’impact pragmatique que notre
étude aura eu sur notre maniere de concevoir / mettre en ceuvre notre pratique personnelle.



14

CHAPITRE 1V A - Reality Therapy

William Glasser

Au tout début du petit manuel (Reality Therapy - A new Approach to Psychiatry) qui décrit les
concepts de base de son approche originale, Glasser (1965) nous fait remarquer qu’avant que
nous puissions comprendre quelque traitement que ce soit, il convient d’abord d’avoir une idée
génerale, a propos de ce que les psychiatres traitent. 1l pose la question suivante : "Qu est-ce qui
ne va pas chez les nombreuses personnes qui ont besoin d’une aide psychiatrique ?"' (Page 5,
traduction libre) * C’est par rapport a la réponse qu’il apporte a cette question que son approche se
décline.

a) Sa conception de I’homme

Deux besoins psychologiques essentiels

Pour le Dr. Glasser, ce qui caractérise 1’étre humain avant toute chose c’est le fait qu’il soit
un étre social impliqué obligatoirement, dans une existence nécessitant qu’il nourrisse
prioritairement 2 (deux) besoins psychologiques essentiels et vitaux. C’est le degré par lequel
il réussit a combler de fagon satisfaisante ces 2 besoins, qui fonde son identité a I’intérieur de
la sociéte dans laquelle il vit.

Quels sont donc ces besoins fondamentaux qui retiennent 1’attention si soutenue du Dr.
Glasser ?

Pour le Dr. Glasser, les besoins physiologiques de nourriture, de chaleur et de repos ne sont
que trés rarement le souci des psychiatres. La psychiatrie doit par contre, se soucier de 2
besoins fondamentaux bien précis : "le besoin d’aimer et d’étre aimé d’une part, et le besoin
de se sentir utile et/ou d’avoir de la valeur pour nous-mémes et les autres”. (Page 10, traduction
libre) >

Ayant défini en toute simplicité le souci prioritaire de la psychiatrie, il n’est pas étonnant que
le Dr. Glasser détermine tout aussi facilement comme suit, I’objet de la Reality Therapy :
aider les patients a satisfaire ces 2 besoins fondamentaux.

Selon le Dr. Glasser, depuis notre naissance jusqu’a nos vieux jours, nous avons besoin
d’aimer et d’étre aimé. Tout au long de nos vies, notre santé et notre bonheur vont dépendre
de notre capacité en ce sens. Le fait d’aimer et de permettre d’étre aimé n'est pas suffisant ;
nous devons pouvoir jouir des deux. Si nous ne pouvons satisfaire notre besoin total d’amour,
nous allons inévitablement réagir en développant un symptome psychologique usuel, pouvant
se manifester par un léger inconfort, ou pouvant aller jusqu’a des manifestations plus lourdes
telles que I’angoisse et la dépression, voire jusqu’a la perte de contact avec le monde qui
nous entoure.

Le besoin de se sentir utile et/ou d’avoir de la valeur pour nous-mémes et les autres est tout
aussi important que le besoin d’amour.

L &2 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York



b)

15

Bien que les 2 besoins soient distincts, une personne qui aime et qui est aimée estimera le
plus souvent qu’elle est une personne de valeur, et une personne qui estime qu’elle a de la
valeur est d’habitude une personne qui est aimée, et qui est capable de réciproquer en
donnant de ’amour.

La clé qui permet la satisfaction des besoins fondamentaux
A partir du moment ou 1’on admet cette prémisse quant a ces 2 besoins fondamentaux, se
pose une question cruciale : comment nous y prenons-nous pour les satisfaire ?

Pour le Dr. Glaser I’¢lément clé qui permet a une personne de satisfaire ses besoins
fondamentaux, c’est sa capacité a étre impliquée avec les autres, avec au moins une personne
mais de préférence avec plusieurs. Selon le Dr. Glasser, a tout moment dans notre vie nous
devons avoir au moins une personne qui se soucie de nous et pour qui Nous nous soucions. Si
nous n’avons pas cette personne essentielle, nous ne pourrons satisfaire nos besoins
fondamentaux.

Bien que cette personne ait en général un lien direct avec nous, telle une mere avec son fils
ou un professeur avec son éléve, elle ne doit pas forcément étre particuliérement proche de
nous, pour autant que nous ayons une forte sensation quant a son existence, et qu’en ce qui
concerne son rapport a nous, qu’il soit proche ou lointain, qu’elle ait réciproquement une
sensation tout aussi forte quant a notre existence. Cette autre personne doit de surcroit
posséder une autre caractéristique essentielle : "elle doit elle-méme étre en contact avec la
réalité et savoir comment satisfaire ses propres besoins fondamentaux dans le monde™ (Page
7, traduction libre) °. Nous reviendrons sur ce théme dans la section suivante, de facon a
comprendre plus précisément la pleine portée de cette affirmation.

Pour le Dr. Glasser, sans cette personne clé a travers laguelle nous acquérons la force et
I’encouragement nécessaire pour faire face a la réalité, nous serions amenés a chercher a
satisfaire nos besoins fondamentaux par des moyens peu réalistes. Ce faisant, nos efforts
seront accompagnés par une forme ou 1’autre des diverses manifestations appartenant a la
panoplie des symptomes psychosomatiques les plus usuels, allant de I’anxiété légere au déni
total de la realite.

Le Dr. Glasser en conclut que ce qui est essentiel a la satisfaction de nos désirs c’est le fait
pour nous d’étre impliqué avec une personne, de préférence méme avec un groupe de
personnes, avec qui nous nous trouvons émotionnellement impliqués depuis le moment ou
nous naissons jusqu’au moment ou nous MOUIrons.

Sa théorie de la santé

Une seule et unique difficulté sous-jacente a la plupart des difficultés psychologiques
Revenons a la question posee en début de section : qu’est-ce que les psychiatres essayent de
traiter ? Qu’est-ce qui ne va pas avec I’homme se trouvant en hopital psychiatrique qui
prétend étre Jésus, avec 1’adolescent qui fait de multiples passages en écoles de redressement
parce qu’il a volé 38 voitures ?

® Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York



16

Qu’est-ce qui ne va pas avec la femme qui a sans cesse des maux de téte débilitants, avec
I’enfant qui refuse d’apprendre a 1’école et qui dérange toute la classe avec des crises de
coléres, avec I’homme qui refuse une promotion parce qu’il a peur de voler, avec le
chauffeur de bus qui soudainement devient fou et conduit son car a 50 kilometres de sa
destination prévue en prenant une route extrémement dangereuse ?

Face a cette question, Glasser pose une question quelque peu surprenante, du moins en ce qui
concerne sa 2™ partie : ces comportements tres divergents les uns des autres indiquent-ils
des problemes psychiatriques bien distincts nécessitant des explications multiples, ou
pourraient-ils étre I’expression d’une seule et unique difficulté sous-jacente ?

La réponse qu’apporte Glasser a cette question constitue 1’affirmation fondamentale de son
approche — une réponse qui lui a valu d’étre a I’époque du moins (le début des années 60)
tres controversé dans le milieu psychiatrique : "Nous pensons que quelque soit la maniére
par laquelle il exprime son probleme, celui qui requiert un traitement psychiatrique souffre
d’une insuffisance fondamentale : il est incapable des satisfaire ses besoins essentiels™ (page
5, traduction libre) *. La sévérité du symptome refléte le degré auquel I’individu est incapable de
satisfaire ses besoins. Personne ne peut expliquer exactement pourquoi une personne exprime
son probléme par un ulcére d’estomac, alors qu’une autre a peur de prendre un ascenseur,
mais quelque soit son symptome, celui-ci disparait lorsque les besoins de la personne sont
satisfaits avec succes.

e La caractéristique que tous les patients ont en commun

Selon Glasser, il s’agit de reconnaitre de surcroit que le probléme psychiatrique est non
seulement la manifestation de ’incapacité de la personne a satisfaire ses besoins, mais
qu’aussi irrationnel ou inadéquat que nous puissions trouver son comportement, celui-Ci & un
sens pour la personne. Son comportement reflete en réalité, sa capacité de faire dans une
situation inconfortable, voire misérable. Ce comportement ne refléte rien d’autre que sa
tentative de résoudre sa variante particuliere du méme probléeme fondamental affectant tous
les patients psychiatriques : I’incapacité a satisfaire ses besoins. "En définitive, au travers des
efforts inefficaces qu’ils déploient pour tenter de satisfaire leurs besoins, quelque soit le
comportement qu’ils choisissent, tous les patients ont une caractéristique en commun - ils
nient la réalité du monde qui les entoure" (Page 6, traduction libre) °.

La question qui suit logiqguement ce constat est la suivante : qu’est-ce qui peut bien pousser
ou contribuer a ce qu’une personne en arrive a nier la réalité? Selon Glasser, quand une
personne éprouve des difficultés & satisfaire ses besoins fondamentaux d’une maniére
réaliste, elle tentera de les satisfaire (de maniére inefficace) en ayant recours a des moyens
moins realistes.

La capacité a satisfaire nos besoins fondamentaux n’est pas une aptitude innée. C’est une
aptitude qui doit s’apprendre, de préférence au cours de notre petite enfance.

+&5 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York



17

L’aptitude a satisfaire nos besoins doit débuter dans notre petite enfance, et continuer tout au
long de notre vie. Si nous échouons dans cet apprentissage, nous allons inévitablement
souffrir, et cette souffrance nous poussera peu ou prou a utiliser des moyens peu réalistes
pour satisfaire nos besoins. Une personne qui en tant qu'enfant n’apprend pas a aimer et a
recevoir de I’amour peut passer le reste de sa vie a essayer d’aimer sans succes.

Si nous n’apprenons pas a satisfaire nos besoins, nous en souffrirons toute notre vie ; plus
nous apprenons jeune et pleinement, plus notre vie sera satisfaisante.

Cependant, méme si nous apprenons a un jeune age a satisfaire nos besoins plus ou moins
bien, nous ne restons pas forcément capables de ce faire tout au long de notre vie. De temps
en temps dans nos vies a tous, le monde dans lequel nous vivons et nos situations spécifiques
changent, ce qui nous confronte & la nécessité de réapprendre a satisfaire nos besoins, dans
des conditions et parfois face a des adversités tres différentes. Mais que nous apprenions a les
satisfaire lorsque nous sommes jeunes ou plus tard, il importe que nous restions impliqués
avec un entourage. Cet entourage se compose au départ de notre mére et de notre pere. Plus
tard, il se compose de nos amis, nos professeurs, nos enfants, et enfin nos petits-enfants.
Quoiqu’il en soit, il doit toujours subsister quelqu’un avec qui nous sommes intimement 1ié.
Si a un quelconque moment de notre vie ce lien est brisé, tres rapidement nous deviendrons
incapables de satisfaire nos besoins. On peut dire ainsi que toutes les personnes qui ont un
probléme psychiatrique sérieux sont a ce moment la dépourvu d’un lien adéquat avec
quelqu’un d’autre- et étant dépourvu de ce lien, ils sont incapables de satisfaire leurs besoins.

e Laresponsabilité
La responsabilité, un concept central en Reality Therapy, est définie par le Dr. Glasser
comme étant "la capacité a satisfaire nos besoins, et a le faire d’'une maniére qui ne prive
pas les autres de leur prérogative & satisfaire les leurs" (Page 15, traduction libre) °.

Une personne responsable est de surcroit une personne qui fait des choses qui lui donnent un
sentiment d’estime de soi, ainsi qu’un sentiment qu’elle a de la valeur aux yeux des autres.
Elle se sent motivée a faire des efforts et parfois méme a endurer quelques privations pour se
forger son estime de soi. Quand un homme responsable s’engage a accomplir quelque chose
pour nous, il va s’empresser de I’accomplir d’une part pour nous, mais aussi pour lui-méme,
de fagon a nourrir son estime de soi. Une personne irresponsable accomplira ou non la tache
en question en fonction de comment il se sent, I’effort qu’il doit produire, et/ou du bénéfice
qu’il percoit pouvoir en retirer pour lui-méme. Il n’obtient ni notre respect, ni le sien, et tot
ou tard il souffrira ou aménera d’autres personnes a souffrir.

L’acquisition de la responsabilité est une chose compliquée, le souci de toute une vie. Bien
que nous soyons habités par les mémes besoins toute notre vie durant, des besoins qui s’ils
restent non satisfaits nous ameéneront a souffrir, nous ne sommes pas naturellement habilités a
les satisfaire.

® Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York



7&

18

Si la capacité a satisfaire ses besoins faisait autant partie de I’homme que les besoins qui
I’habitent, il n’y aurait pas de problémes psychiatriques. C’est une capacité qui doit étre
apprise et cultivée.

Selon Glasser, la psychiatrie n’est pas directement concernée par ceux qui ont appris a mener
des vies responsables. La psychiatrie est par contre concernée par ceux qui n’ont pas appris,
ou qui ont perdu cette capacité — ceux qui remplissent nos hépitaux psychiatriques et nos
prisons, ainsi que ceux qui viennent nous voir dans nos cabinets. Ces personnes, Glasser y
réfere comme représentant des personnes irresponsables. Il dit "nous entendons par
« irresponsable » une personne qui, pour tenter de satisfaire ses besoins, adopte un
comportement inadéquat et/ou irréaliste” (Page 16, traduction libre) ’.

En résumé, le Dr. Glasser affirme que notre santé psychologique découle de notre capacité a
étre responsable, une aptitude qui s’apprend a travers des liens étroits que nous entretenons
avec d’autres étres responsables, de préférence des parents aimants capables de nous donner
de I’amour, de nous inculquer de la discipline, et de se montrer suffisamment intelligents,
pour nous accorder la liberté dont nous avons besoin pour expérimenter notre responsabilité
nouvellement acquise, dés que nous nous montrons préts a le faire. C’est par rapport au
scénario « de préférence » indiqué ci-dessus, que le Dr. Glasser définit la psychothérapie
comme “représentant l’apprentissage particulier qu’une personne peut tenter, dans le but
d’accomplir en un laps de temps relativement court et intense, ce qui normalement aurait dii
s ‘accomplir durant la période ou [’enfant devient adulte". (Page 24, traduction libre) g

Sa méthode d’intervention

Les 3 phases de la Reality Therapy

La méthode d’intervention que préconise le Dr. Glasser et qui fonde la philosophie spécifique
au processus qui régit la Reality Therapy comprend trois phases distinctes, phases qui restent
néanmoins intimement interconnectées :

1) En 1¥ lieu, il y a I’implication du psychothérapeute ; celui-ci doit réussir a devenir
tellement impliqué avec le patient, que ce dernier pourra commencer a faire face a la
réalité. C’est ce lien important qui donnera au patient « les armes » dont il aura besoin
pour progressivement se rendre compte du coté irréaliste de ses comportements.

2) En 2°™ lieu, le psychothérapeute devra rejeter les comportements irréalistes de son
patient.

3) Dans la 3°™ et derniére phase, nécessaire a des degrés variables selon les patients, le
psychothérapeute devra s’appliquer a accompagner son patient, de facon a ce que ce
dernier découvre de meilleures manieres pour satisfaire ses besoins, ceci en fonction d’un
cadre de réalité clairement appréhendé.

Selon le Dr. Glasser, la phase la plus difficile de la méthode qu’il préconise est sans nul
doute la 1%, celle au cours de laquelle il s’agit d’établir le lien interpersonnel étroit dont le
patient a si désespérément besoin, mais qu’il n’a pas au préalable réussi a établir ou maintenir
au moment ou il vient consulter.

® Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York



19

A moins que n’existe ce lien indispensable, entre le psychothérapeute obligatoirement
responsable et le patient irresponsable, il ne peut y avoir de psychothérapie. Les principes
fondateurs de la Reality Therapy sont ¢laborés de facon a établir I’implication nécessaire, soit
une relation interpersonnelle humaine et totalement honnéte, telle que pour la toute 1° fois
de sa vie, le patient réalise que quelqu’un s’intéresse a lui non seulement en 1’acceptant
complétement, mais aussi en étant disposé a 1’aider de fagon a ce qu'il puisse mieux satisfaire
ses besoins dans la vraie vie.

La question qui se pose bien évidemment est la suivante : comment convient-il que le
psychothérapeute s’y prenne pour établir ce lien interpersonnel si déterminant, avec les
meilleures chances de réussite ?

Les 4 qualités particulierement indiquées pour un praticien de Reality Therapy

Le Dr. Glasser admet qu’il est particulicrement difficile de cerner les divers éléments
pouvant contribuer & une réussite a ce niveau. Il suggére néanmoins que si le
psychothérapeute réussit a faire preuve d’un certain nombre de qualités humaines, ses
chances de réussite seront plus grandes. En ce sens, il concoit les 4 qualités décrites ci-
dessous, comme étant particulierement indiquées pour toute personne voulant étre un
« Reality Therapist » :

1) Le thérapeute doit étre une personne tres responsable — aguerrie, intéressée, humaine et
sensible. 1l doit étre capable de satisfaire ses propres besoins et étre disposé a parler de
ses propres combats — de facon a ce que le patient puisse se rendre compte qu’il est tout a
fait possible de se comporter de manicre responsable, méme si ¢’est parfois difficile.

2) Le thérapeute doit toujours étre fort, jamais expédient. Il doit étre capable de résister aux
demandes que lui adressent ses patients pour obtenir sa sympathie, des sédatifs, etc. Il
doit savoir résister a la tentation qui consisterait, a faire entendre a son patient que ses
comportements irréalistes seraient justifiés de quelque maniére que ce soit, ceci méme
face a d’éventuelles menaces et/ou aux diverses implorations que ce dernier pourrait étre
tenté de lui adresser. Il doit pouvoir montrer qu’il ne sera jamais disposé a admettre le
bien-fondé d’un acte irresponsable de la part de son patient, et de surcroit il doit étre
disposé a voir son patient souffrir s’il estime que cela va 1’aider a devenir plus
responsable. Par conséquent, pour pratiquer 'la Reality Therapy', nous avons besoin de
beaucoup de force : non seulement de celle nécessaire pour satisfaire nos propres besoins,
mais également de celle nécessaire pour résister face aux patients qui tenteront de nous
faire admettre que leur irresponsabilité est justifiée, tenant compte de leurs circonstances
particuliéres. Nous devons étre préts a renvoyer nos patients a la réalité a laquelle ils ne
peuvent échapper, quels que soient leurs efforts pour ce faire.

3) Le thérapeute doit avoir une connaissance et une fine compréhension de ce que peut vivre
une personne qui se trouve isolée ou différente, du fait de ne pouvoir satisfaire ses
besoins d’une maniere adéquate. Les patients, reconnaissant une personne qui accepte,
qui comprend et qui en méme temps ne se montre pas décontenancée face a leurs
difficultés, auront tendance a rapidement vouloir établir le lien interpersonnel étroit dont
ils ont tellement besoin.



20

4) En dernier lieu, le thérapeute doit étre capable de devenir émotionnellement impliqué
avec chaque patient. Jusqu’a un certain point, il doit étre affecté par le patient et ses
problemes et méme souffrir avec lui. Le thérapeute qui peut travailler avec des personnes
irresponsables et ne pas étre affecté par leurs souffrances, ne pourra jamais suffisamment
s’impliquer pour réussir a conduire une thérapie (Glasser, (1965) °.

Au cours de la 2°™ phase du processus, 1’essentiel pour le thérapeute est de confronter son
patient aux conséquences de ses comportements irresponsables. 11 s’agit de faire en sorte que
le patient ne puisse plus éviter de faire face a ce qu’il fait et d’en prendre I’entiére
responsabilité. Ainsi confronté par son thérapeute, le patient n’a plus 1’occasion de trouver la
moindre excuse pour ses comportements irréalistes. Le patient se trouve finalement face a
quelqu’un qui le considére assez, pour rejeter les comportements qui ne lui seront pas utiles a

la satisfaction de ses besoins.

A ce stade du processus de Reality Therapy, nous sommes bien plus concernés par les
comportements que par les attitudes. Une fois que nous sommes impliqués avec le patient,
nous commencgons a pointer les aspects irréalistes de son comportement. Si un patient
souhaite affirmer que sa conception de la réalité est adéquate, nous devons bien-sdr étre préts
a entendre ses opinions, mais nous ne devons pas omettre de lui signifier que nous nous
sentons davantage concernés par son comportement que par son attitude.

Au fur et & mesure que nous glissons dans la 3*™ phase du processus, celle dans laquelle
nous nous efforcons de contribuer a quelque chose susceptible d’aider nos patients & mieux
satisfaire leurs besoins, nous nous trouvons de plus en plus régulierement appelés a
confronter nos patients a la question suivante : comment cette action vous aidera-t-elle a

satisfaire vos objectifs ?

e Toujours établir le lien entre un comportement et son utilité pour contribuer a
satisfaire les besoins fondamentaux
Dans cette 3°™ phase, nous nous intéressons , et nous parlons volontiers de tous les aspects
de la vie actuelle du patient. Tout en reliant ces discussions autant que possible a son
comportement, nous évoquons ses intéréts, ses espoirs, ses peurs, ses opinions, et en
particulier ses valeurs. Nous lui demandons de partager ses points de vue sur ce qui est juste
et ce qui est mal. Nous nous intéressons a lui en tant que personne ayant un grand potentiel,
et pas seulement en tant que patient ayant des difficultés a résoudre.

Nous nous efforgons a 1’ouvrir a la vie, a parler de nouveaux horizons, a examiner 1’étendue
de ses intéréts, a le rendre conscient de la vie au-dela de ses difficultés. Quoi que ce soit dont
deux personnes puissent parler ensemble apporte de I’eau au moulin pour le processus
thérapeutique : la politique, le théatre, les livres, les films, le sport, les finances, la santé, le
mariage, le sexe et la religion, sont tous des sujets potentiels. Les sessions qui ne portent pas
directement sur les difficultés du patient ne représentent pas du temps perdu, pour autant
qu’elles relient le patient a son appartenance au monde et a sa possibilité d’y faire face.

¥ Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York



d)

21

Lorsque les valeurs, les normes de comportement et la responsabilité sont en arriére plan,
toute discussion/conversation est pertinente. Inversement, insister sur la nécessité d’étre
responsable de facon artificielle, sans référence a un contenu palpable, est tout a fait inutile.

Au fur et a mesure que le patient prend de plus en plus la responsabilité de ses
comportements et parvient a satisfaire ses besoins, nous nous intéressons davantage a ses
projets. Nous lui demandons comment il entrevoit son avenir, s’il a un objectif, et s’il en a
un, comment il envisage pouvoir le réaliser. La thérapie arrive a son terme pour un patient
lorsque ses comportements s’aveérent responsables de fagon de plus en plus constante,
lorsqu’il se sent capable d’aimer et de recevoir de I’amour et lorsque ’estime de lui-méme
est confirmée par celle que lui témoigne son entourage.

Ses dégagements métacognitifs
En parcourant les divers récits de cas cliniques dont nous fait part le Dr. Glasser (1965),
quelques unes de ses réflexions ont retenu notre attention plus particulierement, notamment :

e Réflexions autour du cas de Rob (1965 : page. 44) *°
(Rob, 19 ans, vient consulter le Dr. Glasser parce qu’il est en échec scolaire, se sent
déprimé, se plaignant amerement que sa situation a la maison est des plus déplorables)
Nos conversations ne touchaient a rien de dramatique. C’étaient des discussions

candides entre deux personnes, ['une ayant des problemes a résoudre parce qu’il était
irresponsable, I’autre étant une personne responsable intéressée a l’aider a résoudre ses
problémes. Au cours de ces discussions, je lui ai parlé de mes premiéres années a
["université, ce que je faisais, ou j avais échoué, ou j avais réussi, et ce que j’avais appris
au cours de ce processus. Je ne me mettais pas dans ses souliers et je ne me montrais pas
condescendant. Je lui disais tout simplement, le plus honnétement possible, ce qui m’était
arrivé et comment j étais arrivé ou j étais. Il était intéressé et apprécia mon ouverture et
mon partage chaleureux. Le degré d’implication augmenta et au fur et a mesure qu’il
augmentait, je me mis a lire ses dissertations, a parler de ses devoirs, et a passer en
revue ses examens. J'ai également suggéré qu’il essaye de voir son beau-pere, qu’il
apprenne a le connaitre et a comprendre son point de vue, en appréciant les problémes
auxquels il devait faire face, ayant a prendre en charge une famille avec deux beaux-fils
jaloux. Selon ma suggestion, il réussit a parler a son beau-pére, ce qui I’'amena a le
percevoir autrement. lls sont depuis devenus treés proches. Au fur et a mesure que sa vie
s’est améliorée, je réussis a lui démontrer que ce qui contribuait aux changements que
nous pouvions tous deux percevoir, c’était une série bien précise d’actes qu’il avait
pOsés.

10 Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York



22

e Réflexions autour du cas de Margaret (1965 : page. 42) ™

Ce fut difficile pour elle de me dire « Je suis la méme mais différente. Je n’ai eu aucune prise
de conscience importante ». (Elle avait été en thérapie traditionnelle a la recherche de ces
prises de conscience depuis deux ans quand elle est venue me voir).

« Il me semble que nous avons trés peu parlé de ce qui était important, mais maintenant je me
sens bien mieux, et il y a beaucoup de choses que je ne pouvais pas faire que je peux
maintenant faire trés bien. ». Elle m’a demandé si je savais ce qui était en train de se passer.
Je lui ai dit que nous avions en fait parlé de ce qui était réellement important, que j’'avais
toujours mis en évidence la réalité, et que je n’avais jamais accepté son irrationalité, sa
promiscuité, ou sa dépression comme représentant des fagons « excusables » de faire face au
monde. Plutét que de chercher a savoir pourquoi elle était comme elle était, je m’étais
assuré qu’elle sache (le pourquoi) de ce qu’elle faisait. Margaret fut motivée pour changer
parce que rien de dramatique n’avait été dégagé de son subconscient, parce que son
comportement irresponsable passé avait été laissé tranquille, et parce que ses crises de
dépression et ses passages a [’acte n’avaient pas été excessivement discutés. Les sujets qui
d’habitude se trouvent en avant plan en thérapie ordinaire avaient été secondaires en Reality
Therapy.

Ce qui avait été mis en avant dans notre travail c’était son comportement quotidien, ce
qu’elle faisait plutot que ce qu’elle sentait. Nous nous sommes intéressés a savoir si elle
pouvait mieux faire. Et parce que j'ai refusé de changer mon approche lorsqu’elle m’a
confié son passé douteux et parlé du coté erratique de sa vie actuelle, elle a réussi a établir
un lien interpersonnel important avec moi. Elle s’est rendu compte que pour une fois dans sa
vie, elle se trouvait en présence de quelqu’un qui s’attendait sérieusement a ce qu’elle se
comporte mieux, et qui au risque de la contrarier, n’avait pas peur de lui faire connaitre ses
attentes. Méme si elle disait « rien ne s’était vraiment passé » nous savions tous les deux que
« tout » était ce qui était arrivé. C’était ce « tout » - I’implication, la confrontation avec la
réalité, 'apprentissage de meilleures facons de faire — qu'il lui était difficile de mettre en
mots, mais c’est ce « tout » qui est la thérapie.

Réflexions autour du cas de Maria (1965 : page. 100) **
Le cas de Maria illustre le fait que la clé de ’implication (établissement d’un lien

interpersonnel important) n’est ni de renoncer ni de pousser trop fort. Aussi seule et isolée
qu’une fille puisse étre, si le thérapeute adheére au présent et évoque la possibilité d’un
Sfutur plein d’espoir, et, dans des cas comme celui de Maria, s’il réussit rapidement a faire
en sorte que ['implication initiale qu’elle établit se prolonge en une série d’implications, de
grands changements peuvent advenir. Dans le cas de Maria, ['utilité d’une thérapie de
groupe s’est avérée primordiale, car c’est la qu’elle a réussi a acquérir de la force au
travers des liens qu’elle a forgés avec les filles plus responsables. Elle est ainsi parvenue a
voir comment elle pouvait émuler leurs comportements plus responsables. Notre
persévérance a assurément contribué a ce que Maria, peut-étre pour la 1% fois de sa vie,
devienne capable de satisfaire ses besoins.

M &12 Glasser W, (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York



23

Réflexions autour du cas de Sharon (1965 : page. 113) *
L’on pourrait croire que le fait de menacer Sharon serait le pire moyen de débuter une

therapie, parce que notre relation, ténue comme elle se trouvait déja étre, loin de s’en
trouver renforcée, ne pouvait que s’en trouver fragilisée.

En fait, Sharon était a la recherche de quelqu’un qui se serait intéressé a elle de fagon
réellement authentique, capable d’étre suffisamment costaud pour ne pas renier ses dires. En
méme temps, elle pouvait ressentir ce que cela me coltait de la menacer. Si par contre la
menace avait été proférée a partir du sentiment « maintenant je vais lui montrer ... », Sans
doute serait-elle encore dans le centre de discipline. Mais elle m’a en fait bien compris,
comme elle m’avait compris lors de notre 1°* entrevue. Ce qui ¢’est passé ici démontre ce
qui est crucial en thérapie : les patients veulent que vous corrigiez leurs comportements
irresponsables ; ils veulent cependant que vous le fassiez dans un véritable esprit d’aide, et
non pas pour obtenir la satisfaction d’avoir gagné dans une lutte de pouvoir. C’est ce type de
considération qui mene a l'implication. Si Sharon n’avait pu sentir que j’étais vraiment
intéressé, jamais elle n‘aurait laissé tomber sa garde.

Réflexions autour du cas de Aaron (1965 : page. 170) *

(Aaron était le fils de 11 ans (trés intelligent) d’une mere (divorcée), hyper intellectuelle, qui
travaillait en tant que mathématicienne dans un laboratoire aéronautique, et d’un pére qui
travaillait dans une autre partie du pays et qui n’avait pas de contact avec lui).

Quant Aaron est arrivé le matin suivant, je [’ai pris dans mon cabinet comme d’habitude. En
lui disant de s asseoir et d’écouter, j ai expliqué que je n’étais pas intéressé dans quoi que ce
soit qu’il pourrait avoir envie de me dire, mais seulement qu’il m’écoute ce matin. Il a
rouspété et a essayé de s’en aller, mais je l’ai retenu et forcé a me faire face. Je lui ai dit de
se taire et pour une fois dans sa vie d’écouter ce que quelqu’un avait a lui dire. Je [’ai
informé que les jeux étaient terminés et que nous nous assiérions pour parler de maniere
adulte, ou que si nous marchions, nous marcherions comme des adultes. Je lui ai fait savoir
trés clairement que je ne tolérerais pas de fugues. Il devrait étre courtois et essayer de
converser avec moi quand je lui parlais. Il devrait me parler de tout ce qu’il faisait, et je
["aiderais a décider si c’était juste ou mauvais.

Je voulais savoir ce qu’il faisait a I’école et a la maison, et ce qu’il pouvait faire qui serait
une amélioration. Quand je lui ai dit franchement qu’il était I’enfant le plus misérable et
désagréable que j’avais jamais rencontré, il fut trés surpris. Il pensait que tous les
thérapeutes devaient automatiquement aimer leurs patients. Je lui ai dit que s’il restait en
thérapie il allait devoir changer, parce que ni moi ni qui que ce soit d’autre pourrait se
soucier de lui, s’il restait comme il était maintenant.

Ce qui se passa ensuite fut particulierement spectaculaire. Premiérement, il devint aimable,
prenant soin de me parler courtoisement. Il semblait prendre plaisir a se retrouver avec moi,
et a ma surprise je commencais & me réjouir de le retrouver.

B &1 Glasser W, (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York



24

Rapidement Aaron et moi sommes devenus plus impliqués. En le critiquant pour toutes ses
anciennes faiblesses, et en lui faisant des compliments quant il se comportait
convenablement, je me mettais en travers de son chemin chaque fois qu’il essayait de
reprendre ses vieilles habitudes.

En environ six semaines, il se mit a changer de facon remarquable. J appris par son école
que ses résultats scolaires étaient maintenant parmi les meilleurs de sa classe et que son
comportement était maintenant jugé excellent.

Réflexions autour du cas de Jim (1965 : page. 184) *°

(Jim, un ingénieur en électronique particulierement intelligent, est venu me voir car il était
déprimé. Ayant un bon travail, une femme et deux enfants qu’il aimait, il sentait qu’il ne
pouvait faire face a un jour de plus. Les choses lui paraissaient a peine réelles et chaque
mouvement requérait un effort; il voulait juste arréter complétement de fonctionner.
L’épisode commenté ci-dessous intervient alors que sa femme vient de le quitter)
Maintenant, en plus de devoir vivre seul, son entreprise lui attribua un nouveau projet pour
lequel il aurait l’entieére responsabilité. Dans le passé, son équipe le soutenait lorsqu’il
devenait depressif, mais dans cette situation cette béquille lui était dtée. Les choses lui
parurent bientot si noires que je commengais a craindre qu’il s’oterait la vie. Heureusement,

nous avons pu nous appuyer sur l’expérience (vécue ensemble) de son précédent épisode
dépressif, ce qui nous avait donné [’occasion de rendre encore plus dense, l'implication
interpersonnelle deja établie et cultivée sur une période de cing mois. Grace a ce lien
profond, j’ai pu me permettre d’étre dur avec lui alors qu’il s’enfongait dans cette nouvelle
dépression. Je lui ai dit d’arréter d’avoir pitié de lui-méme et d’aller pécher, de sortir avec
des filles, et de travailler volontairement les week-ends pour compenser sa lenteur en
semaine.

Lui avoir suggéré qu'il était redevable a son entreprise a cause de son inefficacité, a fait
mouche. Il reconnaissait ses déficiences, mais la possibilité qu’il puisse faire quelque chose
pour y pallier ne lui était jamais venue a l’esprit. J’ai continué a I’asséner de remontrances
en lui suggérant que par sa dépression il s’octroyait une excuse qui lui permettait de se
soutirer & sa responsabilité. Le premier signe encourageant est advenu lorsqu’il commenga
a répondre a ma pression avec de la colere. J’accentuais encore ma pression ce qui le
mettait encore plus en colere, puis a mesure que sa colere commenga a s’estomper, sa
dépression aussi.

1> Glasser W. (1965), Reality Therapy: A new approach to psychiatry, Harper & Row, New York



25

e) Notre appréciation des facteurs considérés par Glasser comme étant
déterminants pour que se produise un changement psychothérapeutique
En nous appuyant sur le triptyque conceptuel des praticiens de Reality Therapy tel que
résumé en lere partie de cette section par William Glasser, et en analysant les métacognitions
qu’il nous livre en rapport avec les études de cas référencées ci-dessus, nous dégageons 6
facteurs qui a notre avis, sont a ses yeux déterminants pour que se produise un changement
psychothérapeutique, soit :

1)

2)

3)

4)

L’implication relationnelle Thérapeute-Patient : un lien interpersonnel important doit
s’établir entre le thérapeute et son patient: Le thérapeute doit étre une personne
responsable, aguerrie, sensible et capable de s’impliquer émotionnellement avec son
patient, alors que le patient de son coté doit peu a peu reconnaitre en son thérapeute
quelqu’un qui le pergoit comme étant un étre important a ses yeux, quelqu’un qui
s’engage a €tre présent pour lui, et a ne pas le laisser tomber.

L’état _irresponsable et/ou irréaliste du Patient : le patient est dans un eétat
irresponsable car les actions qu’il entreprend pour tenter de satisfaire ses besoins
essentiels sont inefficaces et/ou irréalistes, et le font souffrir. L’angoisse inévitablement
associée a son incapacité a satisfaire ses besoins de facon adéquate le pousse a nier la
réalité qui I’entoure et a adopter des comportements qui ne font qu’accentuer son trouble,
en le maintenant dans un état irresponsable.

L’état irresponsable dans lequel se trouve presqu’inévitablement toute personne qui
consulte est provoquée en 1% lieu par le fait qu’elle n’a pas ou a perdu I’implication
relationnelle minimum dont elle a désespérément besoin pour se « construire de maniére
responsable ».

L’état responsable et/ou authentique du Thérapeute : Le thérapeute doit étre
profondément impliqué dans la relation qu’il entretient avec son patient. Il ne joue pas la
comédie. Il communique ce qu’il vit réellement (il fait preuve de transparence dans la
relation) ; il s’évertue a adopter une maniére d’étre en relation avec son patient qui soit
pleinement en accord ave la personne qu’il est, ses valeurs et ses convictions profondes.
Il doit étre capable de satisfaire ses propres besoins. Il doit de surcroit étre prét a parler de
ses propres combats de fagcon a ce que son patient puisse voir qu’agir de maniére
responsable est possible bien que parfois difficile.

L’engagement du Thérapeute a dénoncer les comportements irresponsables et/ou
irréalistes du Patient : Au début de la thérapie le thérapeute se doit d’accepter son
patient (dans ce qu’il vit) sans désapprobation, et en dépit d’éventuels comportements

aberrants (comportements qu’il perg¢oit comme ayant un sens pour la personne en détresse
qui vient le consulter). Cependant, au fur et a mesure que I’implication relationnelle
thérapeute-patient s’établit et se renforce, il importe que le thérapeute ose dénoncer, avec
fermeté et sans jamais vaciller, les comportements adoptés ou envisagés par son patient
qui ne lui permettent pas de commencer a satisfaire ses besoins de maniére plus adéquate.



5)

6)

26

L’enjeu clé dans ce processus, consistant a dénoncer les comportements irresponsables
e/ou irréalistes du patient, est de lui permettre de mieux se confronter a la réalité du
monde. Ce n’est qu’a cette condition qu’il peut espérer commencer a entrevoir et a
adopter des comportements qui lui permettront de mieux satisfaire ses besoins essentiels.

L’engagement du Thérapeute a exiger de son Patient que ce dernier fasse preuve de
comportements responsables et réalistes ; ’engagement _du Thérapeute a cadrer
et/ou a soutenir les efforts dont son Patient fait preuve pour progresser en ce sens :

Etre un thérapeute efficace requiert de la force. Le thérapeute doit étre capable de ne pas
ceder face aux inévitables demandes de sympathie que lui adressera son patient,
demandes qui ont pour but de I’induire a fermer les yeux sur ou de quelque manicre que

ce soit d’adjuger une légitimité a ses comportements irresponsables ou irréalistes. Au lieu
de céder de la sorte, il importe que le thérapeute se montre intransigeant face aux
comportements que son patient envisage ou choisit d’adopter.

S’ils ne contribuent en rien a aider son patient a mieux satisfaire ses besoins, il importe
que le thérapeute les dénonce comme tels. S’ils vont dans le bon sens, il importe que le
thérapeute accompagne son patient au plus prés de fagon a I’aider a les mettre en ceuvre.
Il importe que le thérapeute aide son patient a formuler des objectifs, des stratégies et tout
systéme de soutien qui pourraient s’avérer utiles a lui permettre de mieux satisfaire ses
besoins essentiels.

La capacité du Patient a percevoir chez le thérapeute I’engagement responsabilisant
dont ce dernier fait preuve a son égard : le patient doit pouvoir percevoir/ressentir, au
moins a un degré minimal, I’engagement responsabilisant que lui communique son
thérapeute. Le patient a besoin que son thérapeute ne soit pas dupe des comportements
irresponsables qu’il adopte de maniére a nier la réalit¢ du monde dans lequel il vit. Il
souhaite en fait que son thérapeute dénonce ses comportements irresponsables et 1’aide a
les corriger. 1l a besoin cependant que cette dénonciation se fasse dans un véritable esprit
d’aide et de considération pour la personne qu’il a le potentiel de devenir. Si le patient
n’a pas le moyen de repérer ce niveau de consideration porté a son egard de la part de son
thérapeute, il n’y aura pas de possibilité¢ pour lui d’établir le lien interpersonnel suffisant

et essentiel au déclenchement éventuel d’un mouvement psychothérapeutique important.



27

CHAPITRE 1V B - La Psychanalyse Interpersonnelle

Harry Stack Sullivan / Frieda Fromm-Reichmann
(Torey Hayden et Erich Fromm commentant les études de cas)

Nous plagons Frieda Fromm-Reichmann (1890-1957) en porte-parole des idées d’un courant de
pensée psychanalytique majeur, connu sous le nom de Psychanalyse Interpersonnelle et/ou de
courant culturaliste (voir méme Néo-Freudien). Nous ferons néanmoins aussi référence a son
maitre, Harry Stack Sullivan (1892-1949), généralement reconnu comme le plus grand
inspirateur de cette mouvance, mais malheureusement quelque peu opaque dans ses écrits. Nous
soulignons au passage que bien que 1’ouvrage majeur de Fromm-Reichmann s’intitule Principes
de Psychothérapie Intensive, celle-ci précise que ce qu’elle entend par psychothérapie intensive
reléve bel et bien d’une approche d’orientation psychanalytique. Le triptyque décrit ci-dessous
reprend de facon condensée les idées clés exprimées dans cet ouvrage (Fromm-Reichmann (1999) *.

a) Sa conception de I’homme

e La personne se constitue par et a travers ’autre
La pensée interpersonnelle se fonde autour de ’idée que dans la vie d’une personne, toute

pensée, tout contenu psychique, ne prend son sens que dans une dimension de relation a 1’autre.

Selon Harry Stack Sullivan, le pére fondateur de ce courant de pensée, un enfant ne commence a
exister en tant que petite personne qu’a partir du moment ou il commence a interagir avec les
étre humains significatifs de son entourage. Il pense méme que la personnalité que 1’enfant
acquiert peu a peu est presque entierement le produit de ses interactions avec les autres. Cet
enfant qui grandit, dans sa quéte pour s’assurer un sentiment de sécurité, tend a cultiver les traits
de caractére qui entrainent 1’approbation de son entourage, et a occulter ou a tenter de censurer
ceux qui entrainent une désapprobation. Au bout du compte, la personne se construira une
identit¢ largement fondée sur [’appréciation qu’elle se sera faite des approbations /
désapprobations prodiguées par les étres significatifs de son entourage.

Etant donné que les relations interpersonnelles ne sont que trés rarement limpides et simples, il
arrive a tout le monde de souffrir de difficultés émotionnelles & un moment ou un autre de son
existence. Ordinairement, chez la plupart des gens, ces difficultés ne sont que passageres. En
interagissant les unes avec les autres, en s’exprimant et en communiquant, les personnes arrivent
a les résoudre tant bien que mal. Il arrive cependant que chez certaines personnes ces difficultés
soient plus intenses et qu’elles durent plus longtemps. Il arrive aussi que certaines personnes
tombent dans une orniére dont elles n’arrivent pas a se dégager. On dit alors qu’elles souffrent de
troubles psychiques, ou qu’elles sont tombées dans une impasse psychique.

En fin de compte, la différence entre une personne dite normale et une autre considérée comme
souffrant de troubles psychiques tient essentiellement au degré d’intensité des difficultés
émotionnelles auxquelles cette personne se trouve confrontée.

! Fromm-Reichmann (1999), Principes de Psychothérapie Intensive, Erés, Ramonville Saint Agne



28

Pour Sullivan, si le trouble psychique s’exprime au travers de toutes sortes de symptomes
(dépression, maux de téte, etc. ...), il s’exprime en plus d’une manié¢re ou d’une autre dans la
relation avec les autres. C’est cette constatation qui I’améne a affirmer que tout trouble
psychique est avant toute chose fondamentalement interpersonnelle par nature. Selon lui, le
trouble psychique est de fait une manifestation toujours adressée a un autre.

e Le modele dynamique Interpersonnel du fonctionnement mental
Pour Freud, ce qui se trouve au cceur de ces difficultés émotionnelles trop intenses, c’est le

conflit intrapsychique, c’est-a-dire le conflit entre les pulsions sexuelles d’une part et les interdits
de la société d’autre part. Contrairement & ce dernier, pour qui ’attirance sexuelle de I’enfant, le
fameux complexe d’Oedipe, était au cceur du probléme, pour Sullivan et ses disciples, c’était
plutot le manque d’authenticité avec lequel ’enfant d’abord, puis 1’adulte qu’il devenait par la
suite, était amené a colorer ses relations interpersonnelles.

Ainsi donc, dans la structure dynamique du fonctionnement mental telle que Freud la concevait,
I’origine du trouble psychique pouvait se schématiser comme suit :

Conflit intrapsychique résultant de la Mécanismes
confrontation a une pulsion interdite Angoisse — de défenses

Sullivan quant a lui concevait [’origine du trouble psychique comme se
schématisant plutdt comme suit :

Relation interpersonnelle Mécanismes
traumatisante Angoisse > de défenses

Selon Sullivan, sont traumatiques les relations interpersonnelles qui blessent, qui mettent I’enfant
(et plus tard 1’adulte) en danger émotionnellement, et qui font que la personne ne percoit plus son
interlocuteur de facon réaliste.

Sullivan utilisait le terme distorsion parataxique pour décrire le penchant qu’avait une personne
a déformer sa perception des autres. Une distorsion parataxique se constitue dans une situation
interpersonnelle lorsqu’une personne se met en rapport avec une autre, non pas sur la base de ses
attributs effectifs mais sur la base d’une personnification qui existe principalement dans son
imaginaire.

Bien que la distorsion parataxique soit un concept similaire a celui du transfert, elle se démarque
de celui-ci de deux fagcons importantes. En premier lieu, elle a une plus grande envergure : elle se
réfere non seulement a la perception déformée que le patient porte sur son thérapeute, mais aussi
a la perception deformeée que le patient porte sur quelque interlocuteur que ce soit. En deuxiéme
lieu, elle se constitue en fonction d’un champ plus large : non seulement par le transfert sur des
relations actuelles, d'attitudes autrefois entretenues a 1’égard de personnages du passe, mais aussi
par la distorsion d’une réalité suscitée par les besoins interpersonnels que peut éprouver la
personne a un moment donné.



29

e Ce qui différencie une personne perturbée émotionnellement d’une personne
émotionnellement stable
Pour Reichmann, il incombe au psychanalyste de ne jamais oublier que I’intensité des difficultés

qu’une personne peut rencontrer dans sa vie, résulte de facteurs qu’au départ elle ne peut pas
controler. Il ne doit jamais considérer que le fait qu’une personne ait besoin d’une relation d’aide
pour faire face aux difficultés émotionnelles qu’elle rencontre dans son existence, constituerait
de quelque maniére que ce soit une infériorité de principe.

Reichmann insiste sur le fait que ce qui différencie la personne perturbée émotionnellement de la
personne émotionnellement stable, c’est le degré d’angoisse trés supérieur que cette premicre est
obligée d’affronter. Elle déplore I’importance que notre société attribue au paraitre. Notre société
exige généralement d’une personne de montrer qu’elle « assure », et place ainsi les personnes qui
laissent transparaitre un haut degré d’angoisse dans une position de perte de prestige ou
d’infériorité.

Cette situation étant, Reichmann estime capital que ’analyste garde a 1’esprit, que c’est
seulement au niveau de sa formation et de son expérience spécifique, qu’il se situe dans une
catégorie de compétences différentes de celles de ses patients. Il importe qu’il considére qu’aux
autres niveaux, les personnes sont toutes plus ou moins dans le méme bateau, certaines ayant
seulement a confronter plus d’angoisse que d’autres. Reichmann estime que seul 1’analyste qui
aura compris cela, sera capable d’écouter ses patients d’une facon qui pourra ouvrir a une
réussite psychothérapeutique.

b) Sa théorie de la santé

e Une compréhension interpersonnelle du symptéme

Selon ’optique de la psychanalyse interpersonnelle, on peut dire qu'une personne n’est pas
perturbée émotionnellement dans la mesure ou elle est capable de prendre conscience de ses
relations interpersonnelles, et a partir de la les gérer de maniere satisfaisante. Cette vision définit
la Psychanalyse interpersonnelle comme la science et I’art des relations interpersonnelles.

Selon Reichmann, nous ne pouvons comprendre la personnalité humaine qu’en termes de
relations interpersonnelles. Il n’a pas d’autre facon, si I’on veut connaitre la personnalité
humaine, que de passer par ce qu’une personne communique a une autre, c’est-a-dire par son
mode de relation avec l'autre. Plus encore, les expériences mentales et émotionnelles de la
personne, sa pensée intime et secréte, et ses processus de réverie sont aussi a entendre comme
des expériences interpersonnelles.

Il ressort de cette conception de la Psychanalyse interpersonnelle que celle-ci s’emploiera a
étudier et & comprendre les opérations mentales, manifestes et latentes, d’une personne comme
des processus interpersonnels.

Aucun de ces processus ne saurait €tre étudié ou compris autrement qu’en termes d’échanges
interpersonnels, d’une personne avec une autre personne. Cet échange se situe au niveau de la
réalité¢, comme dans les relations manifestes, ou au niveau du fantasme, comme c’est le cas pour
les processus de pensée et de réverie.



30

Pour Reichmann, le succeés d’une cure se fondait sur la notion qu’il y avait en chacun de nous
deux aptitudes humaines d’importance capitale : la tendance a la santé et la capacité a
développer ses potentialités - ce que d’aucuns appellent des pulsions de vie. Elle pensait que le
travail thérapeutique consistait avant tout a dégager la voie pour donner un champ plus libre &
ces pulsions, étant entendu que dégager la voie signifiait avant tout aider une personne a prendre
conscience de ses processus interpersonnels.

e Lavisée du processus psychanalytique*

Si ’on part du principe que I’on ne peut étre ou devenir mentalement stable que si I’on est
conscient ou capable de devenir conscient de son vécu interpersonnel, il s’ensuit que la visée
fondamentale de la psychanalyse est de faciliter ’accés a la conscience, du matériel qui a été
dissocie et refoule.

Il s’agit donc de mettre en place un processus permettant la remémoration du matériel
émotionnel refoulé. Ce qu’il faut savoir avant tout, c’est que ce ne sont pas les faits réels
(douloureux et/ou particulierement anxiogénes) de leurs vies passées que les patients en sont
venus a oublier, mais plut6t les réactions émotionnelles qui ont accompagné ces événements ou
qui ont été suscitées par eux. C’est donc une pathologic « d’oubli émotionnel » que la
psychothérapie s’attachera a guérir.

Pour amener un patient a guérir de ses oublis émotionnels, le processus psychanalytique vise a
susciter une compréhension et un insight des facteurs historiques et dynamiques qui, tant qu’ils
sont inconnus du patient, sont parmi les causes des troubles mentaux pour lesquels celui-ci va
solliciter une aide psychanalytique.

La technique employée aspire a éclairer le « drame » qui sous-tend les difficultés que le patient
rencontre dans ses relations avec les autres. Elle se centre tout d’abord autour d’une observation
et d’une recherche attentive et suivie, portant sur les vicissitudes de la relation patient-analyste.

e Latache du psychanalyste

La tache du psychanalyste consiste a encourager le patient a penser et a s’exprimer sur un mode
associatif, a étre a ’écoute des idées incidentes et des sensations physiques qui peuvent survenir
au cours de I’entretien thérapeutique, et a en parler.

Ce processus par lequel le patient verbalise tout ce qu’il sait des aspects perturbés de sa vie et des
faits qui s’y rattachent, tend a faciliter la remémoration d’une partie de ce qui semblait
«oublié ». Lorsque ce processus de remémoration sera engagé, il appartiendra en outre au
psychanalyste de repérer et d’analyser minutieusement 1’anxiété inhérente a un tel effort, y
compris les résistances que le patient oppose a ces souvenirs et les dispositifs de protection qu’il
met en ceuvre a I’encontre du psychanalyste qui s’emploie a rendre un tel effort effectif.

* Afin de clairement se démarquer d’une pratique dite psychanalytique qu’elle jugeait bien trop passive, Frieda
Fromm-Reichmann se référait & sa pratique comme étant une pratique de Psychothérapie Intensive. Nonobstant le
choix de ce terme pour les raisons invoquées, le type de pratique que préconise Frieda Fromm-Reichmann se situe
néanmoins sans conteste dans une optique et une méthodologie de type psychanalytique.




31

Ce processus par lequel le patient verbalise tout ce qu’il sait des aspects perturbés de sa vie et des
faits qui s’y rattachent, tend a faciliter la remémoration d’une partie de ce qui semblait
«oublié ». Lorsque ce processus de remémoration sera engagé, il appartiendra en outre au
psychanalyste de repérer et d’analyser minutieusement 1’anxiété inhérente a un tel effort, y
compris les résistances que le patient oppose a ces souvenirs et les dispositifs de protection qu’il
met en ceuvre a I’encontre du psychanalyste qui s’emploie a rendre un tel effort effectif.

C’est en conséquence des expériences interpersonnelles que patient et psychanalyste vont étre
amenés a vivre en fonction de ce qui aura pu étre remémoré et/ou affronté, qu’il pourra se
produire chez le patient un mouvement thérapeutique.

Ce mouvement thérapeutique dépendra essentiellement de deux choses. En premier lieu de
I’insight auquel le patient pourra accéder par la relation particuliére qu’il développera avec son
psychanalyste - relation qui tournera en grande partie autour d’un travail interprétatif du patient
sur les propos qu’il tient et que son psychanalyste cherchera sans cesse a « catalyser ».

En second lieu de la décharge (ou de I’émergence) affective qui accompagne inévitablement la
prise de conscience par le patient d’une dimension douloureuse de son existence, qui sera mise
en lumiére par 1’échange qu’il entretient avec son psychanalyste. L’insight est important, mais
son importance provient avant tout de la place qu’il tient dans un processus interpersonnel
aboutissant a la récupération chez le patient, d’une capacité a éprouver longtemps anesthésiée.

c) Sa méthode d’intervention

e Les conditions préalables a remplir pour I’analyste
Pour Reichmann, il y a deux conditions majeures que 1’aspirant psychothérapeute doit remplir

avant de pouvoir sérieusement envisager d’exercer le métier de psychanalyste.

La premicre, c’est d’étre capable d’écouter et de recueillir des informations librement fournies
par une autre personne, sans réagir en fonction de ses propres problémes et expériences pouvant
revenir en mémoire a cette occasion, peut-étre de fagon dérangeante. Pour elle, ¢’est une capacité
que peu de personnes sont capables de montrer, sans avoir au préalable suivi une formation
spécifique d’une part, et effectué un travail psychanalytique conséquent sur elles-mémes d’autre
part.

La deuxiéme, c’est de disposer de suffisamment de sources de satisfaction et de securité dans sa
vie non professionnelle pour étre prémuni contre la tentation d’utiliser ses patients pour la
poursuite de ses propres besoins de satisfaction ou de sécurité.

Nous considérons ces notions de satisfaction et de sécurité comme étant particulierement
importantes. Si, du point de vue de Reichmann, celles-ci constituent les points de repére
nécessaires pour évaluer I’aptitude d’une personne a exercer le métier de psychanalyste, pour
notre part nous les voyons volontiers comme les points de repere selon lesquels un analysant
peut évaluer les progrées qu’il a éventuellement pu accomplir au travers de son travail
psychanalytique, ainsi que le chemin qu’il lui reste encore a parcourir.



32

Car si ’on y pense un peu, qu’est-Cé qui amene une personne a entreprendre un travail
psychanalytique, si ce n’est les manques qu’elle éprouve au niveau de sa satisfaction et sa
sécurité ?

Vu I'importance de ce sujet, il vaut la peine de citer en quelques lignes les définitions que donne
Sullivan de ces deux notions, telles que Reichmann (1999) les restitue dans son livre Principes
de psychothérapie intensive :

"La_satisfaction est le résultat de realisations dans le domaine qui a trait a
[’organisation corporelle, aux processus hormonaux, au besoin de plaisir sexuel et de
sommeil, au souci d’éviter la faim et la solitude physique. La_sécurité concerne la
réalisation de ce qui a trait a I’équipement culturel d’une personne, le terme ‘culturel’
désignant tout ce qui est produit par ’homme. La sécurité signifie donc, pour une
personne, I’accomplissement de ses désirs de prestige, c’est-a-dire : étre acceptée par la
société et la respecter en retour, aussi bien que se respecter soi-méme. La sécurité
suppose aussi que la personne soit capable d utiliser avec succes son énergie, ses talents
et ses facultés & des fins interpersonnelles, dans le cadre de ses intéréts" (page 31) °

e Une attitude active mais non-manipulatrice
Reichmann fait partie des psychanalystes qui pensent qu’il n’est pas nécessaire de passer un

temps considérable a écouter des associations libres pour étre au fait de la psychopathologie du
patient, avant de mettre en ceuvre une intervention thérapeutique active. Elle ne prend pas le parti
de croire que le role de I’analyste implique que celui-ci demeure imperturbable a 1’écoute des
propos du patient et qu’il doive s’en faire seulement le miroir.

Elle voit son role plutét comme celui d’un « observateur participant » a un processus spécifique
qu’elle initie et dirige, mais qu’elle évite de prendre en charge plus qu’il n’est absolument
nécessaire, préférant laisser le patient « prendre la main » autant que possible. Et contrairement a
certains qui insistent sur la nécessité de rester neutre face a ce qui se passe durant la séance, elle
pense pour sa part qu’il est important d’y participer avec des réactions sensibles spontanées,
comme il importe de le faire dans toute relation interpersonnelle.

Reichmann est d’autre part trés sensible au probléme qui peut pousser un psychanalyste mal
assuré a considérer son patient « comme de [’argile dans les mains du créateur », ¢’est-a-dire le
fantasme par lequel ce premier chercherait a modeler son patient « a sa propre image ». S’il est
mal assuré, le psychanalyste peut étre amené a fantasmer des ressemblances qui n’existent pas
entre ses patients et lui-méme. Ces fantasmes I'empécheront de correctement apprécier la
personnalité de ses patients et la spécificité des difficultés émotionnelles que ceux-ci rencontrent
dans leur existence.

? Fromm-Reichmann (1999), Principes de Psychothérapie Intensive, Erés, Ramonville Saint Agne



33

Pour le psychanalyste qui tombe dans ce piege, les patients sont censés accepter ou trouver les
mémes solutions a leurs problémes personnels que celles qui ont été élaborées par I’analyste lui-
méme, pour répondre aux nécessités de sa propre existence. Dans ce schéma, les patients ne
trouveront bien évidemment pas ’aide dont ils auront besoin pour chercher leurs propres
réponses. Dans d’autres cas, le psychanalyste peut attendre de ses patients qu’ils adoptent le
méme systéme de valeurs que le sien, sans jamais chercher a les encourager a trouver le leur et
apprendre a le suivre de maniére indépendante.

L’interprétation, mode d’emploi (Les propos tenus dans ce sous-titre reprennent de facon
condensée les idées clés exprimées dans le chapitre 8 de I’ouvrage de Reichmann (1999) ,

Que faut-il interpréter ?

L’interprétation est 1’outil de référence que le psychanalyste emploie pour canaliser et
catalyser les efforts que déploie le patient, pour retrouver le fil du matériel émotionnel
dissoci¢ et refoulé en lui. Au cours du processus par lequel le patient verbalise tout ce qu’il
sait des aspects « perturbés » de sa vie et des faits qui s’y rattachent, il y aura « comme des
trous » dans la vie que le patient met en scéne par ce processus, dans ses énonceés, dans les
modes de comportements qu’il rapporte, et également dans la relation qui caractérise son
rapport avec son analyste. Ce sont ces trous qu’il s’agit de repérer et de signaler au patient,

de facon a ce que progressivement il prenne conscience qu’il existe en lui des motivations
dissociées et des émotions refoulées, qui, a son insu, affectent son comportement, son bien
étre et sa capacité a étre en relation avec les autres d’une maniére pleinement satisfaisante.

Il va sans dire que ces trous ont une signification. Une part importante du travail
psychanalytique consistera pour le patient a prendre conscience de ces significations. La
tache du psychanalyste sera d’intervenir dans le processus par lequel le patient explore des
significations possibles de son comportement dissocié, ceci pour lui donner le petit coup de
pouce nécessaire pour persévérer lorsque cela devient plus difficile et qu’il aura tendance a se
disperser.

Il ne s’agit pas de faire pression pour que I’interprétation soit acceptée. L’interprétation du
psychanalyste ne doit en aucun cas étre une imposition. Au lieu de cela, ¢’est un processus
par lequel le psychanalyste cherche a se montrer 1’alli¢ du patient, en participant autant qu’il
le peut, a I’exploration dans laquelle son patient est investi.

Le matériel psychanalytique le plus important avec lequel patient et psychanalyste vont
devoir travailler provient des vicissitudes méme de la relation analyste-patient, sous ses
aspects réels comme sous ses aspects déformés (le transfert, positif et négatif). Il comprend
aussi les dispositifs de protection mis en ceuvre a I’égard de I’analyste, dispositifs qui
consistent a la fois en des défenses conscientes par rapport au processus psychanalytique
(blocages intentionnels) et en des « résistances » inconscientes, s’opposant au psychanalyste
et a I’efficacité du travail psychanalytique. En dernier lieu mais tout aussi important, entrent
dans ce matériel les réactions émotionnelles du psychanalyste au patient et a ses productions
(Contre-transfert).

® Fromm-Reichmann (1999), Principes de Psychothérapie Intensive, Erés, Ramonville Saint Agne



34

Comment interpréter ?

Toutes les interventions interprétatives de 1’analyste doivent étre imprégnées et commandées
par le respect pour la complexité que représente pour le patient le fait de collaborer au travail
interprétatif. L’analyste ne doit jamais se prendre pour un habile détective qui cherche a
confondre un coupable par une manceuvre simple. Il doit plutot donner envie au patient de
mettre toute son ingéniosité a découvrir pour lui-méme, les significations qui se cachent sous
Ses énonces obscurs.

Toute interprétation repérée par le patient est plus frappante pour lui, et donc davantage
susceptible de produire un effet curatif immédiat et durable, que n’importe quelle
interprétation proposée par 1’analyste. Ce type d’approche a, par conséquent, pour fonction
d’aider les patients a se sentir davantage capables de prendre en main et de diriger leur propre
vie, au lieu qu’on la dirige pour eux. Si I’analyste juge nécessaire de proposer une
interprétation, il devra toujours le faire en veillant a ce que cette interprétation n’ait pas pour
effet de clore le sujet en cours de discussion, mais qu’elle ouvre plutdt a une élaboration
ultérieure.

Si I’analyste juge nécessaire d’intervenir, il doit de préférence introduire ses remarques
interprétatives par quelque énoncé du genre ‘Est ce que je dois entendre dans ce que vous
dites que ...". 1l s’adresse ainsi a un coéquipier psychanalytique. Il ’invite ainsi a
poursuivre plus avant sa collaboration interprétative.

Si une interprétation a été trouvée, et s’avere significative aussi bien pour le patient que pour
I’analyste, ce dernier doit bien se garder de la considérer comme définitive, et clore ainsi le
sujet. Il ne faut jamais oublier que la vérité psychologique qui vient d’étre découverte peut
n’étre qu’une vérité partielle, et qu’il est donc du devoir de 1’analyste d’étre attentif aux
modifications et aux ajouts qu’il pourra étre nécessaire d’apporter a 1’occasion d’un examen
ultérieur du méme theme.

Dans D’effort au travers duquel le patient et 1’analyste ceuvrent a trouver des interprétations
significatives, il ne faut jamais oublier que ce n’est pas la justesse explicative de
I’interprétation qui est réellement capitale. Ce qui compte avant tout, c’est le fait de pouvoir
extraire de la symptomatologie physique et/ou émotionnelle et/ou comportementale la
signification et/ou le vécu émotionnel enfouis, refoulés ou dissociés. L’interprétation n’a
de réelle utilité que dans la mesure ou elle peut contribuer a lever le voile émotionnel
qui s’est mis en place comme structure de protection a conséquences névrotiques.

Nonobstant les précautions qu’il incombe a I’analyste de prendre pour formuler ses
interprétations, il ne doit pas craindre pour autant de présenter des interprétations justes avec
toute I’autorité d’une personne expérimentée. Ses formulations doivent étre breves, simples,
parfaitement intelligibles, et dans 1’esprit de conseils pratiques proposées par une personne -
I’analyste - a un autre étre humain - le patient - qui a besoin d’étre guidé. Se montrer
« guide » dans ce sens n’implique pas que I’analyste indique a son patient une ligne toute
tracée, que celui-ci n’aurait qu’a suivre, sans la moindre contestation possible.



35

Cela signifie plut6t, par moments, prendre la main pour se montrer participant actif
dans une entreprise a effectuer en commun.

La chronologie des interprétations

Dés qu’une relation analyste-patient viable s’est établie et dés que I’analyste sait
approximativement a qui il a affaire, il doit, en principe, étre prét a approcher ses patients par
des mesures thérapeutiques actives. En général, il vaudra mieux attendre, pour proposer des
interprétations et chercher des réponses interprétatives d’un patient, que celui-Ci ait atteint un
¢tat proche d’une prise de conscience quant a I’objet de I’interprétation.

En régle générale, les interprétations ne doivent étre proposées que si, et lorsqu’elles
couvrent toutes les données relevant du théme soumis a I’investigation interprétative, et si
I’analyste est & peu prés certain que [’interprétation a laquelle il pense est celle qu’il
considere la plus juste et la plus productive, parmi plusieurs autres possibles.

Ceci dit, il peut étre parfois indiqué de proposer des suggestions interprétatives
prématurément, c’est-a-dire, avant que leur validité ne soit pleinement confirmée. L’analyste
doit alors étre prét a courir le risque d’avoir a corriger ses suggestions ultérieurement. Dans
I’ensemble, le fait de recourir occasionnellement a un pari mirement réfléchi, non seulement
ne causera aucun tort au patient, mais 1’aidera plutot.

Bien évidemment, il ne s’agit nullement d’avoir recours a des interprétations a tort et a
travers. Il s’agit simplement parfois de ne pas avoir peur de faire des suggestions qui ont de
grandes chances d’étre justes. Dans le cheminement analytique, 1’analyste doit tenir compte
du fait que les interprétations, qu’elles soient proposées ou sollicitées par I’analyste, ont plus
de chances d’avoir des effets thérapeutiques favorables, si elles interviennent dans un
moment ou la relation patient-analyste est plutdt amicale, sous ses aspects réels comme sous
ses aspects transférentiels.

En dernier lieu mais pas de moindre importance, il est essentiel que dans les efforts qu’il fera
pour encourager 1’aboutissement émotionnel du travail interprétatif, I’analyste tienne compte
du fait que ce travail est susceptible de libérer d’importantes poussées d’anxiété chez le
patient. L analyste devra en outre essayer d’évaluer dans quelle mesure le patient se trouve
en état de faire face a un niveau accru d’anxiété, sans mobiliser de nouveaux symptomes
graves, dans ’intervalle entre deux séances.

d) Dégagements métacognitifs (Torey Hayden et Erich Fromm)

En parcourant les divers récits de cas cliniques dont nous font part Torey Hayden et Erich
Fromm, quelques-unes de leurs réflexions ont plus particuliérement retenu notre attention, dont
notamment :

« Réflexions autour du cas de Cassandre — (Hayden (2005), traduction libre) *
Cassandre est une petite fille de neuf ans, kidnappée puis violée par son pere, retrouvée
affamée faisant les poubelles.

4 Hayden T (2005), Twilight Children, Harper, New York



36

Quand elle est admise en clinique psychiatrique, son comportement se caractérise par des
longs moments de mutisme en alternance avec des comportements erratiques, parfois tres
violents. Elle ne se souvient que trés peu de la période cauchemardesque avec son pére. De
surcroit quand elle arrive a surmonter les blocages qui perturbent ses souvenirs, son
entourage s’apercoit que ce qu’elle raconte alors n’est pas toujours digne de confiance.

e Extrait # 1 (page 163-165)
Cassandre : Je refuse de faire cela! (Elle brisa le crayon en deux). Et tu ne peux pas me
forcer a le faire !

Hayden (ses réflexions): Je suppose que si j'avais été une bonne thérapeute, je me serais
astreinte a suivre la théorie profondément réfléchie et étudiée nous recommandant de ne
jamais forcer un enfant a faire ce qu’il ne veut pas faire. Il est certain qu’il n’y a rien eu
dans ma formation laissant sous-entendre qu’il pouvait étre acceptable de demander a un
enfant de faire exactement ce je lui disais de faire, mais a ce moment la, [’inStitutrice en moi
prit la main. S’il y avait bien une chose que j’avais apprise en tant qu’institutrice, c’était
I’importance de placer des limites et d’établir le controle avant d’essayer de promouvoir un
changement. C’est ainsi qu’il fallait faire pour établir un certain niveau de sécurité dans
notre environnement. Etablir un climat de sécurité est fondamental. Sans un sentiment de
sécurité, il ne peut y avoir de croissance, Sans sécurité, toute notre énergie se consume
dans des opérations de défense.

Dans un cadre thérapeutique traditionnel, la plupart du temps nous disposons du temps
nécessaire pour établir un lien de confiance. Dans un tel cadre, Cassandre aurait sans doute
eu besoin de plusieurs semaines, sinon de plusieurs mois pour travailler avec moi afin
d'établir le niveau de confiance nécessaire pour qu’un changement puisse étre amorcé — ¢a
aurait été fantastique — j'aurais adoré pouvoir ceuvrer a cela au travers d’interactions
douces. Malheureusement, dans le cadre hospitalier qui était le notre nous fimes obligées de
suivre un rythme plus soutenu.

*hkhkkkhkhkkkhkkhkkkhkkhkkkhkhkkhhikkikiikkik

Cassandre : Pourquoi me faites-vous ¢a ? (En pleurant)
Hayden : Parce que c’est la ou nous allons commencer !
Cassandre : Mais pourquoi ? Pourquoi dois-je faire ¢ca ?

Hayden : Parce que je suis la pour t’aider, mais je ne puis faire le travail toute seule. Tu
dois aussi travailler. Et ¢ est par la que tu dois commencer a travailler !

Cassandre : Mais je ne veux pas (cria-t-elle, sa voix partant dans un haut trémolo) ! Je veux
rentrer a la maison. Je veux voir ma maman !



37

Hayden (ses réflexions): Mon Dieu que cette situation doit étre terrifiante pour Cassandre !
Comment pourrait-elle savoir que je suis différente de tous ceux qui ['ont abusée, ou que son
séjour a I’hépital soit différent de son abduction ?

1l y a une ligne infime séparant le besoin d’acquérir un controle suffisant pour que nous
puissions progresser, et le fait d’étre tout simplement en train de renforcer un trauma. Si je
veux étre tout a fait honnéte avec moi-méme, je dois reconnaitre que je me sens passablement
terrifiee moi aussi !

e Extrait # 2 (page 316-318)

Hayden : Tu es une fille tres affitée, Cassandre. Tu fais attention & beaucoup de choses. Et
c’est bien. Mais je vais maintenant te révéler un secret important. Quelque chose que tu dois
vraiment savoir. Et c’est ceci : dans les choses que tu entends, tout n’est pas toujours juste.
Et en ce qui concerne ce sujet, cette chose n’était pas juste.

Cassandre : Mais le Dr. Brown [’a dit a ma mere — elle a dit que je ne devais jamais parler
de ce qui m’était arrivé avec mon pere, sous peine que je subisse un dommage
psychologique. Je I’ai entendu le lui dire.

Hayden : Oui, je te crois. Mais ¢a ne rend pas juste ce que tu as entendu. Il y a plusieurs
raisons possibles qui font que tu as entendu le Dr. Brown dire cela. Une possibilité est tout
simplement que le Dr. Brown avait tort. Juste parce qu’une personne est une grande
personne, bien éduquée ou importante ne signifie pas qu’elle ait toujours raison. Peut-étre
quelle ne comprenait pas la chose tres bien elle-méme, ou qu’elle croyait dire quelque chose
de vrai, alors qu’en réalité ce n’était pas le cas. Une autre possibilité est que le Dr. Brown a
dit quelque chose comme cela mais que tu ne l’as pas bien entendu — parce qu’il est parfois
difficile pour les enfants de comprendre ce que disent les adultes. Une autre possibilité est
que le Dr. Brown était en train de répondre a une question tres spécifique que ta maman lui
avait posee, et que pour cette chose tres spécifique il valait mieux ne pas en parler, ou que
pour cette période I3, il était mieux de ne pas en parler. Mais le Dr. Brown ne voulait pas
dire pour toujours. Ou une autre possibilité est simplement que le Dr. Brown et moi-méme
nous faisons les choses différemment, et que nous arrivons au méme endroit éventuellement,
mais que nous entretenions de différentes idées sur comment y arriver. Mais maintenant tu
travailles avec moi - nous emploierons donc ma manieére, parce que c’est ce que je connais le
mieux. Et ma maniére dit que ceci n’est pas vrai. Parler de ce qui t’est arrivé ne te fera pas
de mal. C’est une partie importante dans le processus qui te permettra d’aller mieux.

Cassandre fit une grimace

Hayden : C’est important pour moi de te faire savoir ici que je ne vais jamais t’obliger a
parler de ces choses. Je te l’ai déja dit mais ¢a vaut la peine que je te le rappelle. Si a un
quelconque moment, quoi que ce soit de tout ceci, s ’avere trop dur ou trop effrayant, tout ce
que tu dois me dire c’est « STOP » et nous arréterons. Nous ferons quelque chose d’autre
pour un moment, jusqu’a que tu te sentes préte a reprendre. Je te le promets.



38

Mais le simple fait de parler de ton enlévement, en parlant de comment c’est arrivé, ce qui
est arrive, qui etait impliqué, toutes ces choses — c’est important d’en parler. Sais-tu
pourquoi ?

Cassandre : Unh-unh (tournant sa téte en négative)

Hayden : Notre esprit (notre mental) est une chose étrange, Lorsque quelque chose de tres
fort nous arrive, elle a tendance a rester trés grande dans notre esprit sans jamais devenir
une mémoire en bonne et due forme a moins que nous en parlions. Notre esprit a lui tout
seul ne semble pas étre capable de ranger les événements tres importants de facon a les
réduire a la taille de nos autres souvenirs. Nous devons en parler. Le fait d’en parler aide
notre esprit & organiser ce qui est arrivé — ¢a nous aide a comprendre comment ¢a c’est
passé, comment nous nous sentions et ce que nous avons fait. Le fait de parler nous
permet de ranger les choses qui nous arrivent, de facon a ce qu’elles ne soient pas dans le
chemin chaque fois que nous pensons.

Réflexions autour du cas de Christiane - (Fromm E. (2000) °
Christiane est une femme de 28 ans qui consulte parce qu’elle est malheureuse en mariage et

parce qu’en outre elle n’a jamais eu d’orgasme. Les extraits qui suivent se rapportent a un
réve que Christiane raconte a son psychanalyste, et aux commentaires s’y référant, qu’Eric
Fromm fait a ce dernier (Le narrateur) qui lui raconte le réve ainsi que la situation dans
laguelle Christiane se trouve. Le réve rapporté ici prend place aprés plusieurs séances -
séances qui amenent le narrateur (et Fromm) a considérer que I’histoire de Christiane se
décline en fonction de relations parentales particulierement froides et distantes. 1l importe
également que le lecteur sache que Christiane a depuis peu lié une liaison amoureuse avec
Peter, le bras droit de son pére dans I’affaire familiale. Christiane décide finalement
d’amener ses parents dans la confidence. Ceux-ci réagissent en sommant leur fille de mettre
un terme a cette liaison.

Le narrateur (résumant les attitudes portées sur Christiane par ses parents, et les
conséquences qu’y en découlent): Il n’est dans cette famille aucune personne susceptible de
lui donner ce sentiment d’un rapport et d’un intérét personnel. Sa meére est une personne
froide et narcissique. Le pére n’est pas assez présent pour prodiguer son affection, mais lui
en voue au moins un peu. La petite fille grandit néanmoins dans la crainte de sa mere, dans
la crainte qu’au moindre écart de conduite, son pere pourrait cesser de l’aimer, que cet
amour, la seule chose qu’elle possede, pourrait s’évanouir. Elle vit dans le chantage
permanent. Elle fut, dans sa vie, déja si soumise au chantage, tourmentée, intimidée, [’idée
[’a tellement peu effleurée de prendre sa vie en main, elle fut si peu audacieuse, qu’au lieu de
se rebiffer, de s affirmer, elle se laisse faire, ne vit pas sa vie, et ne trouve pas [’amour.

Christiane (racontant son réve, dont en voici 3 extraits clés) : Je suis dans une grande piece,
une grande salle de réunion, sur une scene avec douze personnes, hommes et femmes. Il y a
un président de séance, comme au tribunal.

> Fromm E. (2000), L Art d’écouter, Desclée de Brouwer, Paris



39

On dirait un jugement rendu par voix de vote dans un proces. Nous sommes tous les douze,
accuses de trahison, nous n’en savons pas plus, et sommes condamnés a mort par injection...

Nous allons a [’exécution. L ordre d’exécution a été donné, et je suis parmi les dernieres. En
premier viennent ceux qui se sont avérés étre des leaders, principalement des hommes, suivis
des femmes. Je ne suis pas tout a fait en queue, parce que je me suis révélée meneuse...

Je suis terrifiée, angoissée et je ressens une profonde peine, mais il n’est pourtant pas du tout
étrange que je n’aie pas encore verse une seule larme. Au retour, je me vois dans un miroir.
Je suis livide, d’une paleur mortelle. On entend tout autour des pleurs et des chuchotements.
Des gens conversent debout. Quand mon tour arrive enfin et que le docteur vient me faire la
supréme piqgdre, je me réveille.

Fromm (commentant le réve, se posant des questions par rapport a ce qu’il aurait pu faire
s’il avait lui été psychanalyste de Christiane) : Christiane se sent vaincue, elle est & bout de
force. Le réve est une sorte de réaction a celle de ses parents. Elle se sent perdante. Elle ne
sait plus ou se réfugier. Quelque chose nous indique qu’elle met [’analyste sur le méme plan
que ses parents. Non seulement elle dit qu’il ne ['a pas aidée, mais encore dans le réve
["analyste est d’intelligence avec ses parents. Elle ne I’a pas vécu comme étant son complice
contre ses parents, mais comme le leur. Aurait-ce pu étre évité par une complicité plus
active et plus directe avec elle contre ses parents ?

J’aurais dit en effet beaucoup plus clairement que, pour moi, sa mére €tait inhumaine et son
pere faible et inefficace sur le plan humain. J’aurais dit clairement que je trouvais choquant
qu’ils exercent sur elle ce chantage, au point qu’elle ne soit méme plus en mesure de le
ressentir comme tel. Car chaque étape de croissance est un acte révolutionnaire, 1’acte d’une
révolution personnelle ou I’étre humain se libére de quiconque qui chercherait a « organiser »
sa vie. Que ce soit fait ouvertement ou de facon plus douce, cela méne, dans le
développement de tout un chacun, a ce qu’étre soi-méme devienne un probleme de
libération, exigeant du courage et signifiant qu’il faille accepter d’avoir mal et parfois
de souffrir. La personne en a-t-elle le courage ou va-t-elle capituler ? C’est la le
probléme central. La plupart des gens essaient de dissimuler leur capitulation ou leur échec.

Pour ce faire tous les moyens sont bons.

Nous pensons qu’il faut prendre franchement position et qu’il est impossible, ici, de rester
neutre. Que peut faire le psychanalyste pour encourager cette révolution, cette libération ?
Comment aider activement ? Comment agir sur le processus de libération ? Nous pensons
que c’est la tiche essentielle de toute éducation et de toute thérapie. Nous incluons
[’éducation, bien qu’elle soit de coutume du ressort des écoles, alors qu’on ne saurait dire
que celles-ci contribuent a la libération et a [’indépendance de I’homme. Aucune institution
soutenue par la société ne poursuit cet objectif. En psychanalyse, c’est différent. L analyste
etant relativement indépendant, il a la liberté d’agir comme il le veut. (Chapitre 9 : p.182-185)



40

e) Notre appreéciation des facteurs considéres par Torey Hayden et Erich Fromm
comme étant déterminants pour que se produise un changement
psychothérapeutique

En nous appuyant sur le triptyque conceptuel des psychanalystes interpersonnels tel que résumé
en lere partie de cette section (selon Harry Stack Sullivan et Frieda Fromm-Reichmann), et en
analysant les métacognitions que Torey Hayden et Erich Fromm nous livrent en rapport avec les
études de cas référencées ci-dessus, nous dégageons 6 facteurs qui & notre avis, sont a leurs yeux
déterminants, pour que se produise un changement psychothérapeutique, soit :

1) L’aptitude duelle du Thérapeute en tant qu’observateur / participant d’une rencontre
Thérapeute-Patient : Méme s’il incombe au thérapeute d’initier et de guider un processus
specifique, il importe que le patient devienne autant que possible, partie prenante du
processus ainsi initié. Il incombe donc au thérapeute de donner a son patient la possibilité de
« prendre la main », suite a quoi il appartient au thérapeute de participer activement en
fonction de ce que le patient se sent vouloir aborder.

2) L’aptitude du Thérapeute a établir _avec son patient une relation interpersonnelle

authentique, respectueuse et susceptible de promouvoir un climat de sécurité durable,
sur lequel patient et thérapeute peuvent conjointement prendre appui :
Contrairement aux psychanalystes orthodoxes qui estiment qu’il incombe au psychanalyste
de se cantonner dans une attitude de neutralité bienveillante, le psychanalyste interpersonnel
estime quant a lui trés important pour le psychanalyste de s’engager pleinement dans sa
relation avec son patient, en y participant avec des réactions sensibles spontanées, comme il
importe de le faire dans toute relation interpersonnelle. Plus encore, s’il considére que son
patient aborde une étape importante de sa croissance, il appartient au psychanalyste
interpersonnel d’aborder les themes s’y référant avec une complicité active et impliquée. Car
sans une telle complicité, le climat de sécurité essentiel a un mouvement thérapeutique ne
pourra s’établir.

3) L’engagement actif, authentique et complice du thérapeute :Partant du principe que toute
étape de croissance implique de la part du patient, qu’il s’engage a conduire en lui-méme une
révolution intérieure - qui ’aménera a accéder a davantage d’autonomie et de liberté - il
incombe au thérapeute d’accompagner son patient de fagcon a I’encourager a « franchir le
cap ». Ce type d’accompagnement exige du thérapeute qu’il n’hésite pas a se positionner
fermement, face aux décisions difficiles auxquelles son patient sera inévitablement amené a
se confronter, sans hésiter non plus a le faire d’une maniére pleinement complice.

4) L’engagement mutuel d’ceuvrer a explorer (et en temps voulu, interpréter) les
expériences interpersonnelles du patient par le biais d’échanges et de dialogues fondés
sur_une_collaboration _active thérapeute-patient : Partant du principe qu’un travail
réellement collaboratif ne pourra se faire qu’au travers d’un flot constant d’idées et de
sentiments entre patient et thérapeute, la clé¢ de la réussite passera par I’engagement du
thérapeute a tout faire pour que les portes de la communication restent ouvertes.




5)

6)

41

Ainsi, si a un moment la communication devenait bloquée, il incomberait au thérapeute de se
remettre en question de fagon a s’assurer qu’il n’avait pas par inadvertance, au travers de ses
dires et/ou comportements, contribué de fagon quelconque a un tel blocage. Le patient quant
a lui n’a comme seul engagement a tenir celui de participer aussi activement que possible a
un processus qu’il doit comprendre comme se construisant a deux.

La capacité du Thérapeute d’engager la relation qu’il noue avec son patient en
adoptant une position de non-savoir en certaines circonstances et de savoir en d’autres :
Partant du principe que si I’analyste veut impliquer son patient dans tout travail interprétatif,
et s’il juge nécessaire d’intervenir, il lui incombe d’introduire ses remarques interprétatives
de préférence par quelque énoncé du genre : Est ce que je dois entendre dans ce que vous
dites que ... ?°. Partant de moments au cours desquels il communique implicitement a son
patient qu’il se trouve dans une position de non-savoir relatif, le psychanalyste accorde a son
patient un statut de coéquipier psychanalytique — un partenaire de la part duquel il attend une
collaboration active.

Si adopter une telle position de non-savoir peut s’avérer un choix judicieux (et tout a fait
authentique) par moments, il importe néanmoins que le psychanalyste ne s’y cantonne pas de
fagon trop systématique. Pleinement conscient de la nécessité qu’il y a a prendre toutes les
précautions qui s’imposent pour éviter de tomber dans de 1’arrogance, il y aura certainement
d’autres moments ou il incombera au psychanalyste d’intervenir avec assurance en fonction
du professionnel expérimenté et bien formé qu’il représente (position de savoir). De surcroit
le facteur qui déterminera son choix devra se faire par rapport a ce qu’il estime étre le plus
bénéfique a son patient partant de son intime conviction.

La capacité du Patient a affronter les expériences douloureuses de son passé de facon a
récupérer_une capacité a eprouver plus entiére : La psychanalyse interpersonnelle repose
sur la notion que, 1’élément central a toute difficulté de vie, se rattache a un traumatisme
douloureux survenu a la suite d’une interaction interpersonnelle trés (trop) perturbée. Ce
traumatisme douloureux a presque toujours comme conséquence chez le patient, 1’effet de
limiter ou de réduire d’une maniere ou d’une autre, sa capacité¢ a pleinement vivre ses
sentiments ou émotions. Si la tache essentielle du psychanalyste est d’aider son patient a
lever le voile sur les facteurs qui ont contribué a limiter son potentiel de ressenti, la capacité
du patient a résolument affronter les expériences douloureuses de son passé, sera
indiscutablement 1’un des éléments indispensables pour qu'il puisse finalement récupérer le
potentiel de ressenti qu’il avait perdu de ce fait.




42

CHAPITRE 1V C - Existential Therapy

Irvin D. Yalom

Au fil de plusieurs années d’une pratique analytique plutot classique, Yalom en arrivait de plus
en plus a croire que ce qu’il fournissait de plus utile a ses patients dans leur cheminement
thérapeutique, ce n’était en réalité pas ce qu’il faisait en conformité avec le cadre de référence
officiel sur lequel reposait sa pratique. Ce qui leur était réellement utile, ¢’était ces myriades de
petits extras qu’il dispensait spontanément de par la relation qu’il entretenait avec eux.

Or, comme les extras qu’il dispensait ainsi n’étaient en aucune maniere rattachés au cadre
théorique qui était officiellement le sien, il décida de regrouper ces extras de facon a les intégrer
au sein d'une structure théorique, qui aurait comme fonction principale de donner une cohérence
a un systéme d’intervention qui, selon lui, était spontanément et largement employé par une
majorité de thérapeutes, quelles que soient leurs appartenances. Ce regroupement, Yalom nous le
révéle dans son ouvrage de référence Existential Psychotherapy (1980)". Au cours de ’exposé qui
suit, nous verrons comment cette approche se décline autour d’une prémisse fondamentale - une
prémisse qui soutient que toute personne est inévitablement confrontée a une série de
préoccupations fondamentales, qui relevent de la nature méme de son existence dans le monde.
Dans I’approche qu’il élucide, Yalom parle de préoccupations ultimes. Salathé, pour qui ces
méme préoccupations jouent également un réle important dans son approche de Gestalt-thérapie
Existentielle, parle, lui, de contraintes existentielles. Par simplicité, nous emploierons de
préférence cette derniere formule pour nous référer a ces préoccupations fondamentales.

a) Sa conception de I’homme

e Le modéle existentiel du fonctionnement mental
Dans le chapitre se référant au courant de pensée Interpersonnel, nous avons examiné la structure

dynamique du fonctionnement mental tel que Freud la concevait, notamment :

Pulsion Angoisse Mécanismes de Défense

— —

L’approche existentielle, tout en conservant cette méme structure de base, en altére radicalement
son contenu. Celle ci devient :

Conscience de
Contrainte existentielle _—,  Angoisse = 5, Meécanismes de Défense

Au niveau de ce que ces deux formules présentent de commun, on peut dire que toutes deux
présupposent que I’angoisse est le carburant de la psychopathologie ; que les structures
psychiques, conscientes et inconscientes, apparaissent pour faire face a cette angoisse ; que ces
structures psychiques (mécanismes de defense) constituent la psychopathologie, et que si elles
procurent un sens de sécurité, invariablement elles restreignent la croissance et I’expérience.

! yalom I.D. (1980), Existential Psychotherapy, Basic books, U.S.A.



43

Une différence majeure entre les deux formules consiste en ce que la séquence de Freud
commence par la pulsion, alors que la sequence de Yalom commence par la conscience et la
peur. Cette notion sera rendue plus explicite dans la section suivante ou nous examinerons plus
en détail en quoi consistent les contraintes existentielles.

Une autre différence majeure tourne autour de ce qui est considéré comme ‘profond’. Pour
Freud, exploration signifiait toujours excavation. Avec la patience d’un archéologue, il dégageait
les couches successives de la psyché jusqu’a ce qu’il atteigne la strate de fond, un niveau de
conflits fondamentaux, qui était le résidu psychologique des événements les plus précoces de la
vie d’une personne. Ainsi, de la perspective de Freud, les sources d’angoisse les plus
fondamentales étaient invariablement les calamités psycho-sexuelles les plus précoces - par
exemple, la séparation et la castration. La dynamique existentielle, de son c6té, n’est pas fondée
sur un modele de developpement par étapes. Elle ne retient pas forcément la notion selon
laquelle ce qui est le plus précoce (chronologiquement premier) est plus fondamental (c’est-a-
dire important, fondateur). Elle pense plutdt que ce qui est le plus fondamental est quelque chose
qui transcende I’histoire personnelle de la personne. Ceci a de profondes répercussions sur la
méthodologie qu’emploiera le thérapeute. La plupart du temps, le « futur devenant présent » est
le temps dans lequel se déploie la psychothérapie existentielle.

e La personne : un étre confronté a des contraintes existentielles
Pour les psychothérapeutes existentiels, les difficultés de vivre que peut éprouver une personne

tiennent davantage a sa fagon d’appréhender les contraintes existenticlles auxquelles elle se
trouve confrontée, qu’aux événements traumatiques auxquels elle aurait pu étre sujette dans son
histoire personnelle précoce. En insistant sur ce point, ces derniers ne cherchent nullement a
minimiser I’impact dévastateur que peuvent avoir les événements traumatiques précoces sur le
développement psychique de la personne. lls chercheraient plutét a démontrer que cet impact
dévastateur se cristallise autour de la facon dont une personne appréhende ses contraintes
existentielles. De leur point de vue, une thérapie axée davantage sur la prise de conscience des
mécanismes de défense par lesquels la personne se protége de ses angoisses existentielles,
s’avérerait plus efficace qu’une thérapie axée trop exclusivement sur la prise de conscience des
mécanismes par lesquels la personne refoule son passé traumatique précoce. Autrement dit, on
pourrait dire que les psychothérapeutes existentiels consideérent qu’au centre de toute structure
pathologique (névrose obsessionnelle, hystérie, etc. ...), il existe un noyau d’angoisse
existentielle. Et ce serait cette angoisse-la, ainsi que le conflit existentiel qui la génére, qu’il
incomberait aux thérapeutes d’entendre et de travailler en premier lieu. Salathé (1995), pour sa
part, identifie cing contraintes existentielles majeures, a savoir :

La liberté

La quéte de sens face a ’absurde
La mort

L’isolement existentiel
L’imperfection (1995 : pages 54-55) 2

? Salathé (1995), Psychothérapie Existentielle, Institut de Psychothérapie Gestalt-Existentielle, Genéve



44

Voyons comment dans chaque cas, ces contraintes existentielles ont le pouvoir de nous piéger
dans des impasses qui donnent naissance a des conflits intérieurs.

La liberté

A notre sens, cette premiére contrainte occupe bien sa place en téte de liste. C’est par ce qu’elle
implique que le thérapeute existentiel intégrera dans son approche quelque chose d’essentiel
souvent absent dans d’autres approches. D’ordinaire, nous nous référons a la liberté en tant que
concept positif sans la moindre équivoque. Cependant, a partir d’une perspective de fond, celle-
ci est terrifiante - une terreur associée a un manque de structures externes. Instinctivement, notre
premier réflexe est de croire que nous vivons dans un univers bien structure, et que notre place
dans celui-ci se constitue au travers d’un cheminement facilement définissable, en fonction des
ambitions qui nous traversent spontanément. C’est du moins la certitude que nous avions en tant
qu’enfant. Cependant, au fur et & mesure que nous grandissons, nous commengons a entrevoir
une autre réalité : I’ordre social dans lequel nous vivons n’est pas une donnée inhérente. C’est
une construction humaine, a priori celle de nos parents. C’est alors que nous avons un deuxieme
réflexe, celui de croire que nos parents se sont en fait trompés. L’ordre social pourrait étre
largement différent, et s’il n’en tenait qu’a nous, nous pourrions nous débrouiller bien mieux que
nos parents. De fil en aiguille, nous comprenons alors que nous ne sommes pas uniquement des
étres qui avons été projetés dans un monde déja constitué. Nous sommes des étres qui
constituons le monde dans lequel nous vivons. De la nous en arrivons a la réalisation que la
personne est entierement responsable de son monde, de sa ligne de conduite, de ses choix et de
ses actes. La libert¢ dans ce sens implique quelque chose d’effrayant. Elle signifie que la
structure en laquelle nous avons pu croire n’existe pas en réalité. La ou nous avions cru voir de la
structure, il n’y a que du vide. Le conflit existentiel découle de I’opposition entre notre
confrontation au vide et notre désir de fondation et de structure.

La quéte de sens face a 1’absurde

Cette deuxiéme contrainte suit logiquement 1’angoisse que provoque la premiére (et les trois
autres). Si nous devons tous mourir, si nous constituons notre propre monde, si chacun est en fin
de compte seul dans un univers indifférent, alors quel sens donner a la vie ? S’il n’existe aucune
destinée qui soit pré-ordonnée, alors chacun doit construire par lui-méme le sens qu’il donne a sa
vie. Cependant comment un sens que 1’on construit soi-méme peut-il &tre assez fort pour soutenir
sa propre vie ? Le conflit existentiel découle de la dissonance que vit la personne entre le fait
qu’elle est une créature avide de sens et celui qu’elle se trouve projetée dans un univers dépourvu
de sens.

La mort

La plus évidente et la plus facilement compréhensible des contraintes existentielles, c’est la mort.
Nous existons dans I’instant, mais un jour nous cesserons d’étre. La mort viendra et 1’on ne peut
y échapper, c’est une vérité terrible et nous y réagissons par une terreur mortelle ! Dans une
moindre mesure, cette angoisse nous la rencontrons face a tous les deuils qui sont a faire, face a
toutes les séparations, dans toutes les circonstances qui sont la marque d’une rupture, d’une mort
virtuelle ou d’une mort réelle.



45

Le conflit existentiel découle de 1’opposition qui se crée entre la conscience de I’inexorabilité de
la mort et le désir de continuer a étre.

L’isolement existentiel

La quatri¢éme contrainte existentielle, ¢’est la solitude - non pas la solitude interpersonnelle (le
fait d’étre isolé par rapport a d’autres personnes), ni non plus la solitude intra-personnelle (étre
coupe, isolé de certaines parties de soi), mais une solitude fondamentale - une qui sous-tend les
autres solitudes. C’est celle par laquelle nous nous sentons séparés de toutes les autres créatures,
et coupés du monde. Aussi intimes que nous puissions devenir par rapport a d’autres personnes,
il restera toujours une séparation - le fait que nous entrions dans notre existence seul et que nous
ne puissions la quitter que seul. Le conflit existentiel découle de 1’opposition entre la conscience
de notre isolement absolu et notre désir de contact, de faire partie d’un plus large ensemble.

L’imperfection

La cinquiéme et derni¢re contrainte existentielle, ¢’est la limitation, I’imperfection. Quand bien
méme nous voudrions étre parfaits (comme Superman), tres vite il nous est donné de nous rendre
compte que nous sommes tous imparfaits. Nous sommes limités dans ce que nous pouvons
accomplir.

Nous sommes limités dans ce que nous pouvons entreprendre. Nous sommes limités dans ce
gue nous pouvons envisager. Nous somme limités dans ce que nous pouvons comprendre et
supporter. Et ainsi de suite ... De surcroit, nous ne sommes pas a la hauteur des attentes que les
autres ont de nous, ni méme a la hauteur de nos propres attentes. En définitive, si nous y
réfléchissons un peu, nous ne pouvons que constater que nous sommes « poussiére dans le
vent ». Le conflit existentiel découle de 1’opposition entre notre conscience de nos limitations
multiples et notre besoin de considérer que nous devrions pouvoir combler toutes nos lacunes et
tous nos manques.

Ce passage en revue de ces cing contraintes existentielles sert a cerner quelque peu les conflits
intérieurs majeurs, par rapport auxquels le psychothérapeute existentiel se montrera
particulierement sensible, étant donné leurs ramifications. Un examen plus profond de ceux-ci
(par exemple, les stratégies respectives a adopter face a chacune des angoisses existentielles
évoquees) dépasserait de beaucoup le cadre de ce mémoire. Nous nous contenterons donc de
poursuivre notre examen du courant existentiel en nous focalisant en priorité sur les
considérations résultant de la premiére de ces grandes données existentielles, ¢’est-a-dire, celles
résultant de la notion selon laquelle la personne est entierement responsable de son monde, de sa
ligne de conduite, de ses choix et de ses actes.

La personne : un étre responsable et libre

La notion selon laquelle la personne participe activement et constamment a créer une expérience
et une réalité qui est « en devenir » et pour laquelle elle est responsable, repreésente pour ainsi
dire le coeur du point de vue existentiel. Elle a de profondes répercussions sur la maniere dont le
psychothérapeute existentiel va opérer face a son patient.



46

Aussi insensible que cela puisse paraitre au premier abord, il opérera toujours a partir du point de
vue que le patient qui souffre a créé sa propre détresse. Ce n’est pas le hasard, ou la malchance ou
un mauvais gene qui a conduit le patient a se retrouver seul, isolé, chroniquement abusé, ou
insomniaque. Méme si la souffrance que vit le patient peut étre en grande partie la conséquence de
facteurs qu’il a été forcé de subir, celui-ci sera toujours d’une maniére ou d’une autre un participant
actif a sa détresse.

La tche du thérapeute consistera donc & amener son patient a se rendre compte du réle qu’il
joue, a créer ou a perpétuer le dilemme qui est le sien. Selon Yalom, I’aptitude a accepter sa
responsabilité varie considérablement d’un patient & un autre. Pour certaines personnes, c’est
extraordinairement difficile et cela constitue le gros de la tache thérapeutique; mais une fois
qu’elles acceptent leur responsabilité, le changement thérapeutique découle presque
automatiquement, sans efforts. Quoi qu’il en soit, la premiére tache du thérapeute est d’étre
attentif a ce théme et d’identifier les cas et les méthodes de fuite de responsabilité, pour amener
son patient a en prendre conscience.

L’acceptation de sa responsabilité n’implique pas seulement que I’on donne un sens a son monde.
Elle implique également que I’on a la liberté et la responsabilité de changer son environnement
externe, quand cela est souhaitable et possible. La tache qui importe le plus est celle qui consiste a
évaluer avec lucidité son "coefficient d’adversité" (Yalom, (1980), pages 272 & 273, traduction libre) ® La
tache ultime du thérapeute dans ce sens consiste a aider les patients a réévaluer de fagon plus juste
ce qu’ils n’ont réellement pas la possibilité de changer.

Quelles que soient ses circonstances physiques (le coefficient d’adversité), on est toujours
responsable de I’attitude que 1’on adopte face a son fardeau. Ceci dit, prendre la responsabilité de
son attitude ne signifie pas forcément prendre la responsabilité de ses sentiments, mais de la
posture que 1I’on prend par rapport a ses sentiments. En soulignant ce genre de distinction, ce qui
importe avant tout, c’est que le thérapeute puisse aider ses patients a récupérer un sens de
puissance, quant aux possibilités et aux choix qui sont les siens.

b) Sa théorie de la santé

e La visée ultime des efforts du praticien
Tel que cité par Yalom (1980), dans un article bien connu publié en 1950 dans une importante

revue de psychiatrie, Allen Wheelis crut nécessaire de rappeler la chose suivante aux psychiatres
en général :

La thérapie ne peut amener un changement de personnalité que dans la mesure ou

elle ameéne le patient a adopter un nouveau mode de comportement. Un réel

changement sans qu’il y ait une action est une impossibilité théorique et pratique
. . 4

(page 287, traduction libre)

€% valom 1.D. (1980), Existential Psychotherapy, Basic books, U.S.A.



47

Yalom fait réféerence a ce texte pour affirmer son point de vue selon lequel la visée ultime des
efforts du praticien est d’amener son patient a agir autrement - a agir d’une fagcon qui soit plus
en accord avec ses réels désirs.

Selon Yalom, le thérapeute peut prétendre poursuivre d’autres buts - la prise de conscience, la
réalisation de soi, le confort - mais en dernier ressort, la proie secréte de tout thérapeute, c’est le
changement (c’est a dire, ’agir). Le probléme c’est que nulle part en formation le thérapeute est
amen¢ a apprendre quoi que ce soit sur les mécanismes de I’agir. Au lieu de cela, le thérapeute
est form¢é a rassembler un historique, a I’interprétation, et a la relation. Sur cette base, il accepte
comme chose évidente le fait que la poursuite de ces activités va bel et bien généerer un
changement, a la longue. Mais qu’en sait-il en réalité ?

Quelles que soient les tactiques particulieres, la stratégie, la formulation des mécanismes et les
buts qui dépendent de I’appartenance idéologique du thérapeute et de son style personnel, Yalom
formule [’hypothése que ceux-Ci ne sont efficaces que dans la mesure ou ils servent a dégager le

vouloir du patient. Explicitement, le thérapeute se focalisera soit sur I’interprétation et la prise
de conscience, soit sur la confrontation interpersonnelle, soit sur le développement d’une relation

de confiance, ou soit sur I’analyse d’un comportement interpersonnel mal adapté. Mais chacune
de ces stratégies doit, selon Yalom, étre percue comme étant une entreprise dont le but est de
revitaliser le vouloir de la personne.

e Pour que le changement s’opére, il importe de désencombrer le vouloir
Qu’est-ce donc que le vouloir ? Le vouloir est intrinséque a tout acte de changement - telle est

une autre des prémisses majeures du courant de pensée existentiel. A un moment donné, la
personne doit prendre le parti de ce qu’elle désire réellement ; elle doit s’engager dans une voie
donnée. Elle doit établir une posture, elle doit choisir, elle doit dire oui a quelque chose, non a
autre chose.

Et pour s’engager dans une voie donnée, pour faire un choix, la personne a besoin d’un moteur
qui puisse propulser ce choix. Ce moteur, c’est ce que la pensée existentielle entend par le
vouloir. Yalom décortique le processus par lequel la volonté s’accomplit en précisant que le
vouloir est quelque chose que 1’on initie en désirant, et que 1’on met en ceuvre par le biais du
choix. Et comme tout thérapeute qui se respecte, il signale bien sdr que pour désirer, il faut étre
capable de ressentir.

Désencombrer le vouloir signifie donc en premier lieu que le thérapeute fasse son possible pour
aider son patient a récupérer une capacité a ressentir, qu’il a le plus souvent enterrée sous ses
angoisses. Jusque la, nous sommes dans une pensée tout a fait classique. Yalom poursuit
cependant en affirmant que bien qu’il soit indéniablement important que la thérapie contribue a
faire émerger I’affectivité, cette émergence n’est pas en soi thérapeutique.

En s’appuyant sur un long travail de recherche entrepris avec plusieurs collégues au début des
années 1970, il affirme que tant que le patient n’aura pas réussi a situer les sentiments, émotions
et angoisses qu’il éprouve, dans un cadre intellectuel productif de sens, il restera incapable de
s’extraire des engrenages dans lesquels il se trouve emprisonné.




48

Désencombrer le vouloir signifie donc de fagon encore plus importante que le thérapeute fasse
tout son possible pour aider son patient a intégrer un cadre de référence intellectuel imbibé de
sens. Et aussi fortement que nous voudrions qu’il en soit autrement, une telle entreprise ne peut
se faire qu’au travers d’un processus relativement lourd et long, au cours duquel les méme
thémes sont répétés inlassablement au travers de 1’environnement thérapeutique, pour étre testés
et re-testes.

Au centre de ces thémes qui doivent étre continuellement répétés, il y en a un qui est d’une
importance capitale : méme si le patient ne congoit pas ses difficultés en termes d’une crise
décisionnelle, il importe qu’il prenne le temps d’examiner les choix qu’il met en acte, dans tous
les aspects de sa vie. Le thérapeute sera le plus souvent amené a souligner que chaque acte (y
compris celui du changement personnel) est précédé par une décision.

Yalom souligne enfin qu’il est nécessaire pour le processus thérapeutique que le patient accepte
d’étre responsable non seulement de ce qu’il est, mais aussi de ce qu’il va devenir. Ce n’est que
de cette maniére, dit-il, que le patient pourra faire I’expérience du pouvoir (et de I’espoir)
nécessaire au processus de changement. Ceci dit, il souligne également I'importance de tenir
compte du fait que le changement thérapeutique ne se fonde pas sur une seule et unique décision
volontaire ; au lieu de cela, il se fonde sur une série progressive de petites décisions qui se
construisent les unes sur les autres.

e Prise de conscience et relation thérapeutique
Selon Yalom, s’il y a un facteur qui plus que tous les autres catalyse le changement

(désencombre le vouloir), c’est la prise de conscience, ou plus précisément ce que les
psychothérapeutes anglophones nomme Insight*. Le vouloir du patient est encombré dans la
mesure ou celui-ci se sent impuissant, comme emprisonné par les structures comportementales et
émotionnelles dans lesquelles il s’est enlisé.

Pour pouvoir s’extraire de cet enlisement, le patient va devoir arriver a croire profondément qu’il
a le droit de désirer autre chose, et la capacité d’agir sur ce désir. Afin de construire cette
conviction qui lui manque, le patient a besoin de points de repéres - il a besoin de forger les
outils qui conviennent. C’est au travers de la prise de conscience qu’il va pouvoir construire la
conviction dont il a besoin. La prise de conscience est un épiphénoméne - un moyen, a un
moyen, a une fin. C’est le fertilisant de la relation. La quéte d’une qualité de conscience accrue
procure un contexte a la mise en place de la relation thérapeute-patient. C’est la colle qui relie
patient et thérapeute. C’est cette quéte qui maintient thérapeute et patient occupés a une tache
mutuellement satisfaisante.

* Lexpression frangaise qui traduit le mieux le sens de ce mot anglais est ‘prise de conscience’. Cependant, le mot
anglais traduit littéralement donnerait ‘Dedans (In) - Vue (Sight)’. Il sous-entend une soudaine capacité & mieux
voir a l’intérieur des choses, lorsque tombent les cilléres psychologiques. Par souci de clarté, plutot que
d’employer ’expression anglaise, nous avons systématiquement utilisé I’expression frangaise ‘prise de conscience’,
étant entendu que nous l'employons avec le sens quelque peu plus spécifique du mot anglais ‘Insight’.



49

Le patient se sent gratifi¢é par un processus qui s’attache a scruter son monde intérieur aussi
profondément que possible, tandis que le thérapeute est sous le charme du défi intellectuel. Et
durant tout ce temps, le réel agent de changement, la relation thérapeutique, est en train de
germer silencieusement.

La prise de conscience est le puissant ennemi de I’impuissance qui découle de 1’ignorance.
L’interprétation et 1’identification font partie d’une séquence naturelle dans le développement de
la maitrise - ou d’un sens de maitrise - sens qui de son cOté génére un comportement plus vivant.
C’est essentiellement le processus de prise de conscience et non son contenu qui est important.

La fonction de I’interprétation est de procurer au patient un sens de maitrise. En conséquence de
quoi, la valeur d’une interprétation doit étre mesurée selon le critére suivant : dans la mesure ou
elle offre un sens de pouvoir, la prise de conscience est valable, correcte et « vraie ».

Le thérapeute peut offrir a son patient différentes interprétations pour clarifier le méme théme,
selon qu’il soit analyste freudien, gestaltiste ou rogérien (écoles citées parmi d’autres a titre
d’exemple). Le ¢a, le moi, le sur-moi, le self, le cycle d’expérience, le concept d’actualisation de soi,
les conditions nécessaires et suffisantes qui soutiennent une relation de confiance - toutes ces
structures sont des fictions. Elles sont toutes des constructions psychologiques qui ne justifient
leur existence que par leur pouvoir interprétatif. Le concept du vouloir procure un principe
organisateur central pour ces divers systemes interprétatifs. Ils fonctionnent tous selon le méme
mécanisme : ils ne sont efficaces que dans la mesure ou ils peuvent étre employés pour procurer
au patient un sens de maitrise, afin de revitaliser son vouloir enseveli.

Cette vision des choses signifie-t-elle que les psychothérapeutes doivent abandonner leurs
tentatives d’émettre des interprétations réfléchies et précises ? Absolument pas. Elle signifie
cependant qu’ils reconnaissent clairement le but et la fonction de I’interprétation. Certaines
interprétations peuvent étre supérieures a d’autres, non pas parce qu’elles sont plus profondes,
mais parce qu’elles possedent plus de pouvoir revitalisant, parce qu’elles sont plus crédibles,
parce qu’elles procurent un plus grand sens de maitrise, et par conséquent parce qu’elles seront
plus a méme de désencombrer le vouloir.

c) Sa méthode d’intervention

e L’interprétation; relation passée, relation actuelle
De nombreux thérapeutes, particulierement ceux ayant une appartenance freudienne, estiment

que pour élucider une difficulté - c’est a dire, pour faire éclore une prise de conscience - il
importe avant tout d’établir un lien entre la difficulté telle qu’elle se présente dans le présent et
des événements passés. Ce point de vue sous-entend que les causes du comportement de la
personne se situent toujours dans les circonstances passées de sa vie.

La psychothérapie existentielle conteste ce point de vue. Plus précisément, ce qu’elle conteste,
c’est qu’il faille obligatoirement établir un lien entre 1’événement présent et les circonstances
précédentes de la vie d’une personne.



50

Elle reconnait que le fait d’établir ce lien peut souvent se révéler utile pour mieux identifier la
nature profonde de la difficulté qui s’exprime dans le présent. Elle pense également que la
compréhension du développement précoce d’une posture interpersonnelle augmente la possibilité
d’engagement dans la relation actuelle. Elle maintient cependant que si I’exploration du passé
peut étre utile, elle n’est pas forcément essentielle. Ce qui est essentiel par contre, c’est
précisément 1’engagement dans la relation actuelle.

La psychothérapie existentielle part du point de vue que les vraies causes du comportement de la
personne se situent en fait dans le présent, plus précisément dans sa manic¢re d’engager la
relation. Pour arriver a la source de ces causes, ’exploration du passé ne représente en réalité
qu’une technique adjointe a la disposition du patient et du thérapeute. La technique principale se
centre autour de I’approfondissement de la relation patient-thérapeute. C’est quand la nature de
celle-ci est saisie sur le vif que les vraies causes du comportement de la personne transparaissent.

Nous en revenons une fois de plus a la notion selon laguelle, la visée de la psychothérapie est de
mettre en place un processus au cours duquel le réel agent du changement, la relation
thérapeutique, peut progressivement s’épanouir, en révélant par ce biais les points
d’achoppement contre lesquels la personne butte dans sa maniére d’engager la relation. Nous
parlons donc bien d’un phénoméne par lequel les causes se révelent plus par rapport au présent
que par rapport au passe. Dans cette optique, le psychothérapeute existentiel focalisera ses
interprétations sur les relations passées de son patient certes, mais aussi et de fagon bien plus
prononcée sur tout ce qui caractérise la maniére dont celui-ci engage ses relations actuelles.
L’exploration de la posture que son patient adopte face aux diverses contraintes existentielles
sera I’'un des moyens importants, parmi d’autres, par lesquels le psychothérapeute existentiel
pourra chercher a accomplir cette visée.

e La relation de transfert, la relation réelle et la transparence
Dans son ouvrage intitulé The Theory and practice of Group Psychotherapy (1995) °, Yalom

consacre tout un chapitre a la notion de transfert, telle qu’elle a cours en psychothérapie de
groupe, et a la maniére radicale dont elle influence la nature du discours dans le groupe. Nous ne
prendrons pas le temps d’élaborer ce sujet car Yalom relate 1a des notions tout a fait classiques.

Mais si nous mentionnons en préambule a cette section, le fait que Yalom accorde une place
importante au transfert dans son travail, c’est pour mettre en perspective les propos qui vont
suivre. En effet, pris hors contexte, ceux-ci pourraient donner 1I’impression que la psychothérapie
existentielle rejette 1’utilité de 1’approche de la relation patient-thérapeute sous son aspect de
relation de transfert, et son analyse. Tel n’est pas le cas. Ce qui est vrai par contre, c¢’est que la
psychothérapie existentielle estime qu’au fil de la thérapie, au-dela de la relation de transfert et
avant méme qu’elle ne soit vraiment résolue, il s’installe entre le thérapeute et son patient une
relation réelle, et que la maniére dont celle-ci évolue est intimement liée au processus de
guérison. Ce sont les considérations relatives a cette notion de relation réelle que j’aborderai ici.

> Yalom I.D. (1995), The Theory and practice of Group Psychotherapy, Basic books, U.S.A.



51

Aussi utile que soit la relation de transfert comme outil de travail, le psychothérapeute n’aura pas
comme objectif de manceuvrer sa présence comme le font certains analystes classiques, de facon
a mettre en avant ‘I’écran blanc’ sur lequel le patient pourra projeter son (ses) transfert(s). Au
contraire, estimant que la relation de transfert se met déja facilement en place sans la moindre
aide extérieure, le psychothérapeute existentiel aura comme seul souci celui d’étre en relation
avec son patient d’une manicre aussi réelle et authentique que possible.

Tel que rapporté par Yalom (1980), parmi les thérapeutes qui estiment que c’est la relation réelle
patient-thérapeute qui influence le plus le processus de guérison, Kaiser se distingue en postulant
que ‘le thérapeute guérit simplement en étant avec le patient’. Selon lui, une thérapie efficace
nécessite que le patient passe un temps suffisant avec une personne ayant des caractéristiques de
personnalité bien précises. Quelles caractéristiques ? Kaiser en cite quatre:

1. Avoir un intérét pour les gens.

2. Avoir des convictions théoriques sur le processus thérapeutique qui
n’interferent pas avec son intérét a aider le patient a communiquer librement.

3. Etre dépourvu du type de structure névrotique qui empécherait la mise en
place d’'une communication ouverte avec le patient

4. Avoir une disposition mentale de réceptivité - le fait d’étre sensible a la
duplicité et/ou aux éléments non-communicatifs dans le comportement du
patient.
(Page 405, traduction libre) 6

Concernant le degré auquel il convient au thérapeute de se dévoiler en tant que personne privée,
avec tout ce que cela implique, le plus important selon Yalom est de s’assurer que tout
dévoilement du thérapeute soit fait ‘au service du développement du patient’. Il s’ensuit qu’il y a
certaines choses que les thérapeutes doivent garder pour eux- mémes. lls doivent éviter de dire
des choses qui pourraient étre destructrices pour le patient. Et ils doivent avant tout respecter un
principe de timing, réguler le rythme de la thérapie et étre attentifs a ce que le patient est prét ou
non, & entendre.

e L’approche visant a favoriser I’éclosion des forces actualisantes
Tel que rapporté par Yalom (1980), Martin Buber distinguait deux approches fondamentales par

lesquelles on pouvait essayer d’affecter 1’attitude d’une autre personne, face a la vie. "Soit on
essaye d’imposer son attitude et ses opinions a un autre (de maniére a ce que [’autre les
incorpore comme étant les siennes), soit on essaye d’aider l’autre a découvrir ses propres
dispositions, et & vivre ses forces actualisantes " (Page 408, traduction libre) .

La premiére approche, que Buber nomme ‘imposition’, est celle qu’emploie le propagandiste. La
deuxiéme, ‘I’éclosion’, est celle que recherchent plus volontiers les enseignants et les
thérapeutes. Cet idéal d’éducation par processus d’éclosion suscite néanmoins un nombre
important de divergences, portant sur la maniére dont il convient de chercher a le realiser.

%€’ valom 1.D. (1980), Existential Psychotherapy, Basic books, U.S.A.



52

Afin de décourager le transfert de responsabilité sur les épaules du thérapeute, certains
thérapeutes estiment que la thérapie doit étre entierement non-structurée, le thérapeute
entierement non-directif, le patient entierement responsable non seulement du contenu mais aussi
du processus de la thérapie. C’est le cas d’un certain nombre de Rogériens hyper- orthodoxes.

Pour Yalom, il y a des limites évidentes a opposer a une posture aussi extréme. Selon lui, aucun
thérapeute ne peut aider un patient qui, a cause d’une grande confusion, d’'un manque de
structure ou d’un manque de confiance, met un terme prématuré a sa thérapie. Il argumente que
justement parce que le thérapeute a comme visée ultime celle d’aider le patient a assumer sa
responsabilité, il ne s’ensuit pas que le thérapeute doive insister pour qu’il le fasse a chaque pas,
méme au début de la thérapie. Au contraire, la situation thérapeutique requiert du thérapeute
qu’il fasse preuve d’une grande polyvalence. Au début d’une nouvelle thérapie, il importe que le
thérapeute soit actif et qu’il procure a son patient un soutient considérable. Ce n’est qu’avec le
temps, une fois I’alliance thérapeutique fermement ¢&tablie, que le thérapeute pourra
progressivement adopter une posture plus égalitaire - par laguelle le patient engage de plus en
plus sa responsabilité a tous les niveaux.

La facilitation de ce processus de partage de responsabilités confronte le thérapeute a un
dilemme important. Un thérapeute trop actif prend le pouvoir a la place du patient ; un thérapeute
passif transmet un sens d’impuissance au patient. Pour Yalom, le probleme est particulierement
prononcé en psychanalyse classique, lorsque la gamme étroite du comportement de 1’analyste et
son inactivité relative peuvent engendrer une dépendance prolongée. Comment prendre un cap
intermédiaire ?

Une alternative possible consiste pour le thérapeute a amener le patient a reconnaitre le processus
par lequel il effectue des choix. Lorsqu’un patient hésite devant une difficulté, plutdét que de
I’influencer a faire ce qu’il (le thérapeute) considére étre le meilleur choix, le thérapeute se
focalise sur les moyens a sa disposition pour faire comprendre a son patient que, qu’il le veuille
ou non, il est confronté a un choix et qu’il ne peut échapper a cette liberté.

Des suggestions actives de la part du thérapeute peuvent, selon Yalom, pour autant qu’elles
soient convenablement employées, étre utilisées pour élargir la conscience.

Bien entendu il ne s’agit pas pour le thérapeute de prendre les choses en main pour le patient en
prenant des décisions pour son compte, en lui dictant comment vivre.

Il'y a cependant des cas de figure ou le thérapeute peut suggérer ce qui parait &tre une option
comportementale évidente, ceci lorsque le patient, a cause d’une perspective restreinte, serait
incapable de la considérer. Il n’est pas important que le patient suive le conseil ; le but de la
procédure est que le patient soit rendu attentif au fait qu’il a de la difficulté a envisager des
options évidentes. A partir de cette constatation, la thérapie peut explorer ce qu’implique le
choix, le mythe de I’absence de choix, ainsi que les sentiments évoqués par une confrontation a
la liberté.



53

d) Ses dégagements metacognitifs
En parcourant les divers récits de cas cliniques dont nous fait part le Dr. Yalom, quelques unes
de ses réflexions ont retenu notre attention plus particuliérement, dont notamment :

e Réflexions autour du cas de Marge (1989), pages 219 & 221, traduction libre) °

Yalom nous confie qu’il a quelque peu hésité avant d’accepter Marge comme cliente. Il nous
confie que tout la concernant : de multiples tentatives de suicide, des problémes alimentaires,
le fait qu’elle fut victime d’un abus sexuel précoce de la part de son pere et qu’il lui arrivait
d’avoir des épisodes de pensées psychotiques, et finalement le fait que ¢a faisait 23 ans qu’elle
était en thérapie — tout criait « état limite », une étiquette qui en ses propres mots : seme la
terreur dans le coeur d’un psychiatre qui n’est plus tout jeune et qui aspire a plus de confort. |l
nous relate ici I’échange qu’ils ont eu suite a une séance qui s’est avérée étre déterminante pour
Marge.

Marge : D’une maniére ou d’une autre, notre derniere séance semble avoir changé
beaucoup de choses. C’est presque miraculeux la maniere dont vous avez, en un laps de
temps si court, réussi a me sortir de la mouise. Je suis vraiment heureuse que vous soyez mon
psychiatre.

Yalom (ses réflexions) : Bien que charmé par son compliment ingénu, je me sentais mal a
["aise par rapport a deux des choses évoquées par Marge : d’une part a cause du mystérieux
«d’une maniére ou d’une autre », et d’autre part a cause de [’étiquette de faiseur de
miracles. Tant que Marge pensait en ces termes, elle ne guérirait pas — parce que la source
de l’aide apportée était soit a [’extérieur d’elle-méme, soit incompréhensible. Mon r6le en
tant que thérapeute (pas si différent de celui d’un parent) était de me rendre obsoléte —
d’aider la personne a devenir sa propre mére ou son propre pére. Je ne voulais pas
« ['améliorer ». Je voulais [’aider a prendre la responsabilité de s améliorer elle-méme, et je
voulais que le processus de changement lui soit aussi clair que possible.

Yalom : Précisément qu’est-ce qui dans notre derniére heure ensemble vous semble s’ étre
averé déterminant ?

Marge : La chose principale qui a fait qu’a partir de ce moment la j'ai commencé a me
sentir apaisée c’est le fait que vous m’ayez dit que votre femme avait les mémes problemes
que moi au travail. Je me sentais si mal dans ma peau et si monstrueuse et je voyais votre
femme comme étant si extraordinaire que j’estimaiS que nous ne pouvions étre mentionnées
ensemble de quelque maniére que ce soit. En me confiant que nous avions toutes deux les
mémes problemes vous m’avez démontré que vous aviez quand méme du respect pour moi.

Yalom (ses réflexions) : J'étais tout excité d’entendre ce que me disait Marge. Ce qui
comptait le plus ¢ était ce qui se passait au-dela des mots : ce que je faisais et non pas ce que
je disais. En partageant quelque chose a propos de ma femme, j’ai fait quelque chose pour
Marge, je lui ai fait un cadeau — ce qui comptait vraiment, c’était ’acte thérapeutique que
[e posais, et non pas les mots que je pronongais.

® Yalom 1.D. (1989), Love’s Executioner and other tales of Psychotherapy, Penguin books, New York



54

Marge : En fin de compte, le simple fait de me poser la question « Qu’est-ce qui a aidée ? » a
été important parce que ¢a m’a donné confiance qu’il y avait une maniere par laquelle je
pouvais m’améliorer. J'ai également trouvé utile que vous ne vous étes pas mis dans votre
role de mage qui s efforgait & me faire deviner les questions auxquelles vous connaissiez déja
les réponses. J’ai aimé la maniére dont vous avez reconnu le fait que vous ne saviez pas.
J’ai aimé le fait que vous ayez suggéré que nous explorions la chose ensemble.

e Réflexions autour du cas de Halston (1999), pages 202 & 205, traduction libre) °
Yalom nous confie qu’il avait de la peine a s’intéresser a Halston. Halston ne le regardait
jamais : 1l avait un long visage triste et endeuillé. Si Halston avait a un moment donné
posseédé une quelque étincelle, celle-ci s était depuis longtemps éteinte. Il était sans lustre,
une compilation de tons de gris : des cheveux grisonnants, une barbichette en gris strié
parfaitement entretenue, des yeux couleur ardoise, un complet gris, des chaussettes sombres.
Son discours se déclinait en gris. Aucune trace de couleur ou d’excitation quelconque

n’animait Halston, que ce soit dans son corps ou dans son esprit. Devant 1’insistance de ce
dernier a vouloir mettre un terme a sa thérapie sur la base du fait qu’il trouvait son style
(celui de Yalom) trop décontracté, et sentant qu’il n’avait plus grand chose a perdre, Yalom
lui tint le discours suivant :

Yalom : Je comprends votre préférence pour des réles plus formels, et j apprécie le fait que
vous ayez voulu me faire part de vos sentiments quand a votre expérience de travail
thérapeutique avec moi. Laissez moi en faire de méme — j’aimerais vous faire part de mon
expérience de travail thérapeutique avec vous ?

Halston : Je suis tout ouie.

Yalom : Ce qui prédomine en moi, c’est une certaine frustration — frustration que je pense
provoquée par le fait que vous étes quelque peu avare.

Halston : Avare ?

Yalom : J’entends avare dans le sens que vous me donnez trés peu. Chaque fois que je vous
pose une question, vous me répondez par un télégramme laconique. J'entends par la que
vous me donnez peu de mots, peu de détails descriptifs, et peu de révélations personnelles.
C’est précisement pour cette raison que j’ai essayé d’établir une relation plus intime avec
vous. Mon approche thérapeutique se décline autour des sentiments profonds dont mes
patients me font part. Sur ce point, mon expérience professionnelle m’a convaincu que les
roles formels ont tendance a ralentir le processus d’expression/partage des sentiments
eprouves. C’est pour cette raison - la seule raison d’ailleurs —que je m’efforce a me dévétir
de tout role formel. Et c¢’est parce que ce sont incontestablement les émotions qui se font
jour au cours du processus thérapeutique qui en sont le carburant, que je vous demande si
souvent de me faire part des sentiments que vous éprouvez a mon égard.

® Yalom 1.D. (1999), Momma and the meaning of life, tales of Psychotherapy, Penguin books, New York



55

e Réflexions autour du cas de Iréne (1999), pages 95 &146, traduction libre) ™
Iréne est une jeune chirurgienne d’une quarantaine d’années qui vient consulter Yalom parce

que son mari, Jack, est atteint d’une maladie incurable et qu’il n’en a plus pour longtemps.
Jack mourra neuf mois apres le début de cette thérapie et Iréne aura besoin d’encore pres de
quatre ans de thérapie avant de pouvoir retrouver 1’¢lan vital qui la déserte aprés la mort de
Jack. Dans les premiers extraits ci-dessous Yalom nous relate les conclusions qu’il tire des
joutes colériques qu’il a eues avec sa patiente durant les débuts trés émotionnels de leur
relation. Les derniers extraits se référent quant a eux aux réflexions que patient et thérapeute
font ensemble a I’heure du bilan en fin de thérapie.

Yalom (ses réflexions) : J’étais irrité, c’était indéniable. Irene savait comment cerner mes
zones de sensibilité — elle se focalisait encore et encore sur les sujets qui m’irritaient le plus.
Et j’ai appris a ne plus me retenir. Je laissais libre cours a mes sentiments. Iréne pouvait
venir dans mon cabinet tellement déprimée qu ’elle pouvait a peine parler. Mais des lors que
nous nous disputions sur un quelconque sujet, inévitablement elle revenait a la vie. J étais
conscient du fait qu’en ces occasions je prenais le réle de Jack. 1l avait été le seul capable de
lui tenir téte. Dans sa pratique hospitaliere, Iréne abordait ses éleves de facon
outrageusement glaciale (les résidents chirurgiens [’avaient surnommée « la Reine »). Jack
quant a lui n’avait jamais fait preuve d’une quelconque soumission. Elle me fit savoir qu’il
n’essayait jamais de cacher ses sentiments, et qu’il lui était coutumier de quitter une piece en
marmonnant « je n’ai pas le temps pour ces conneries | »

La rage d’Iréne, que j’ai rencontrée pour la premiére fois durant notre deuxiéme mois de
thérapie, était profonde et omniprésente. Alors que cette rage ne faisait irruption que de
temps a autre, elle grondait sans cesse sous la surface. Au début, je ne m’en souciais pas
trop. Les recherches que j’avais faites me faisaient croire que cette colere n’était pas plus
inquiétante qu 'une culpabilité tenace, qu 'un regret ou qu’'un déni temporaire est que celle-Ci
se dissiperait bient6t. Mais en cette circonstance, comme si souvent avec Iréne, la recherche
m’induisait en erreur. Encore et encore, je découvrais que les vérités « statistiquement
significatives » (recherches qui le plus souvent excluent de leurs conclusions les résultats
extrémes) n’étaient en fait que peu significatives lorsque je me retrouvais dans une
rencontre unique face a une personne en chair et en os.

Comment faire face a l'immense colere d’Iréne ? En premier lieu, je me suis appuyé sur le
vieil adage thérapeutique qui nous enjoint de faire la distinction entre la personne et le role
qu’elle joue. Le plus souvent la colére qu’un patient peut eprouver face a son thérapeute a
davantage a voir avec le réle qu’aux yeux du patient celui-Ci joue, et non sa personne. Il me
paru évident que la plus grande partie de la colere qu’lrene exprimait appartenait ailleurs —
la vie, le destin, Dieu, l'indifférence cosmique — mais qu’elle déchargeait celle-ci sur la cible
la plus proche : moi, son thérapeute.

%valom 1.D. (1999), Momma and the meaning of life, tales of Psychotherapy, Penguin books, New York



56

Sans doute la raison principale qui m’a permis de ne pas me retrouver réduit a néant par
la rage d’Iréne c’est la réalisation que celle-Ci masquait une trés grande tristesse, un
désespoir profond et une grosse angoisse.

Quand elle exprimait de la colere envers moi, je répondais parfois avec une irritation ou une
impatience réflexive, mais le plus souvent avec de la compassion. De fil en aiguille, alors
que par le passé lorsque je me trouvais confronté a une colére, je tentais de ’apaiser en
essayant de la comprendre et de la résoudre de fagcon expéditive, avec Iréne je compris que
ce dont Iréne avait besoin c’est que je contienne sa colére, que je la débusque et que je
plonge en elle.

Lorsqu’advint notre prochaine séance, la colere que j’éprouvais était égale a celle d’Iréne.
Cette session fut plus un match de lutte que de la thérapie. Nous elmes la plus grosse de
toutes nos disputes. Elle avait a mon égard un océan d’accusations . vous m’avez
abandonnée ! Vous voulez que je fasse des compromis en tuant des parties vitales de moi-
méme ! Face a cette fureur, je ne fis aucun effort de compréhension empathique. J’en ai ras-
le bol de vos champs de mines. J’en ai ras-le-bol que vous me fassiez passer des tests
auxquels j’échoue le plus souvent. Et de tous les tests que vous m’avez adressés, celui-Ci est
le plus traitre. Je terminais en empruntant une expression que son défunt mari employait :
Nous n’avons pas le temps pour ces conneries !

Dans aucun de mes manuels ni dans aucune de mes supervisions ou formations n’aurais-
je conseillé a quiconque de lutter avec tant de colere avec un patient. Invariablement
cependant, de telles séances permettaient a Iréne d’avancer.

En fin de compte, cherchant a démontrer une fois pour toute que sa colére ne me détruirait
pas et ne me ferait pas fuir, j’émis une nouvelle régle thérapeutique : Chaque fois que vous
exploserez vraiment face a moi, nous inscrirons une séance supplémentaire dans notre
agenda hebdomadaire. Cet acte s’avéra étre d’une grande efficacité ; en rétrospective, je le
consideére ayant été réellement inspiré. Ce faisant, je commettais un acte thérapeutique : Je
lui démontrais non seulement que sa colere ne me ferait pas fuir, mais qu’au contraire elle
aurait pour effet de nous rapprocher encore d’avantage.

+++++++++++++++

Iréne (disant a Yalom ce qui lui avait paru le plus aidant dans sa facon de faire avec elle) :
Ce que j’ai le plus appreécié, c’est votre implication Vous avez eu face a moi une trés grande
endurance. Vous étes non seulement resté proche de moi, vous m’avez constamment
encouragée a parler de tout, aussi macabre que ¢a puisse étre. Et si je ne le faisais pas, vous
étiez le plus souvent a méme de deviner, généralement de fagon perspicace — je dois vous le
concéder —ce que je ressentais.

Vos actions étaient importantes — les mots tous seuls n’auraient pas suffit. C’est pourquoi
[’une des meilleures choses que vous ayez faites a été de me dire que je devais vous voir pour
une séance supplémentaire chaque fois que je me montrais vraiment enragée a votre égard.



57

Souvent, je sentais que vous procédiez sans aucun script, sans regles, sans procédure
planifiée. C’est comme si vous improvisiez sur place.

Yalom : Et que ressentiez vous face a cette improvisation ?

Irene : J avais parfois trés peur. Je voulais que vous soyez le magicien d’OZ. J étais perdue
et je voulais que vous me disiez comment rentrer chez moi au Kansas. J étais suspicieuse de
votre incertitude. De fil en aiguille, je me suis néanmoins rendue compte que je ne me suis
jamais sentie ordinaire ou insignifiante lorsque vous improvisiez. C’étaient des moments
durant lesquels je me sentais unique et importante. Nous cheminions ensemble.

Yalom : D’autres choses ?

Irene : J'ai particulierement apprécié les moments durant lesquels vous renonciez a réparer
ou a analyser et me disiez des choses toutes simples comme : Iréne, vous vivez un
cauchemar, le pire que je puisse imaginer. Et la meilleure chose de toutes était quand vous
ajoutiez — pas suffisamment souvent — que vous m’admiriez et me respectiez pour mon
courage et ma perséverance.

Notre appréciation des facteurs considérés par Yalom comme étant déterminants
pour que se produise un changement psychothérapeutique

En nous appuyant sur le triptyque conceptuel des praticiens de Thérapie Existentielle tel que
résumé en lére partie de cette section (par Yalom), et en analysant les métacognitions qu’il
nous livre en rapport avec les études de cas référencées ci-dessus, nous dégageons 6 facteurs
qui a notre avis, sont a leurs yeux déterminants, pour que se produise un changement
psychothérapeutique, soit :

1) L’aptitude duelle du Thérapeute en tant qu’artisan / participant d’une rencontre
Thérapeute-Patient: la rencontre Thérapeute-Patient, le cceur méme de la
psychothérapie, est une aventure de découverte mutuelle, profondément humaine et
caractérisée par un égard réciproque. C’est une rencontre entre deux personnes, ’une
(généralement mais pas toujours, le patient) plus troublée que 1’autre. Les thérapeutes ont
un réle duel : ils doivent a la fois observer et participer dans la vie de leurs patients. En
tant qu’observateur, le thérapeute doit étre suffisamment objectif pour pouvoir guider son
patient de facon rudimentaire. En tant que participant, le thérapeute doit pouvoir pénétrer
dans la vie de son patient de fagon a s’en retrouver affecté, parfois méme changé par sa
rencontre avec lui.

2) L’engagement authentique du thérapeute : I’axiome central a la psychothérapie est le
suivant : ¢’est I’implication relationnelle qui guérit. Le changement psychothérapeutique
découle d’un engagement sincere et authentique, et cela implique une mutualité. Les
thérapeutes s’attachent a faciliter un changement chez le patient, et dans ce processus se
retrouvent eux-mémes changés. Un bon thérapeute est un étudiant engagé sur un
perpétuel chemin de découverte de soi.




3)

4)

58

Plus il se sent bien dans sa peau, plus il devient capable de renoncer a un habit d’autorité
et a accueillir ses patients dans leur pleine intelligence et sensibilité.

Un thérapeute aide son patient, non pas en décortiquant son passé, mais en étant
profondément présent a lui en tant que personne. Il importe plus que tout que le
thérapeute soit digne de confiance, intéressé et convaincu qu’au travers d’une action
commune il sera possible d’engendrer une guérison. Le drame lié au processus de
régression et de récapitulation d’inceste (ou de quelque autre entreprise intellectuelle
et/ou cathartique) est qu'ils ne favorisent la guérison que si ces exercices procurent au
patient et au thérapeute une activité en commun intéressante ; pendant ce temps, la vraie
force curative, la relation thérapeutique, est en train d'agir.

L’engagement mutuel dans un processus de co-construction : Pour étre efficace, le
thérapeute doit étre capable de vider son esprit des attentes et des conceptions
stéréotypées qui obstruent sa vision, et qui I’empécheraient de permettre au discours
original et spécifique a son patient, de naitre et de s’épanouir dans la relation.
L’entreprise psychothérapeutique se doit d’étre organique : le thérapeute et son patient
doivent ensemble faconner le cours de la thérapie — le processus thérapeutique
s’accomplit nécessairement dans un travail de co-construction.

Etant donné que les thérapeutes doivent, tout comme leurs patients, faire face aux
contraintes de leur existence, toute attitude de professionnalisme désintéressée, si
nécessaire a la méthode scientifique, est inappropriée en thérapie. Nous thérapeutes ne
pouvons en aucun cas, méme avec la plus grande sympathie, suggérer a nos patients
qu’ils doivent se battre avec leurs problémes. Nous ne pouvons leur dire vous et vos
problémes. Au lieu de cela, il nous incombe de parler de nous et de nos problémes, car
nos Vvies, nos existences, sont toutes interpellées par les mémes contraintes existentielles.

La capacité du Thérapeute a engager la relation qu’il va nouer avec son patient en
acceptant d’une part de faire face a ses inévitables incertitudes, et d’autre part
d’aider son patient 4 prendre acte du sens qu’il attribue a la vie : Le sens de la vie
gue nous menons découle du sens que nous attribuons aux activités dans lesquelles nous

nous engageons.

En thérapie comme dans la vie, le sens est le bénéfice secondaire que nous tirons des
engagements que nous prenons - voila ce sur quoi les thérapeutes doivent diriger leurs
efforts.

Non pas que I’engagement nous procure une explication rationnelle aux interrogations
sur le sens — c’est plutdt qu’il fait en sorte que cela n’a plus d’importance. Dans leur
travail quotidien, les thérapeutes, s’ils veulent pouvoir étre en relation avec leurs patients
de maniere authentique, doivent inévitablement faire face a une grande incertitude.



5)

59

L’inévitable confrontation du patient, avec des questions sans réponses, amene le
thérapeute non seulement a devoir se confronter aux mémes questions, mais aussi a
reconnaitre que I’expérience de I’autre est en définitive irrémédiablement privée et
meéconnaissable.

Cette capacité a endurer un degré élevé d’incertitude est un pré-requis pour la profession.
Alors que le grand public pourrait croire que les thérapeutes guident leurs patients
systématiquement et de fagon assurée, d’un stade thérapeutique a un autre jusqu’a un but
anticipé, ce n’est en fait que rarement le cas. En réalité, les thérapeutes sont souvent
décontenancés, ce qui les améne a improviser et tatonner pour trouver leur chemin. Ceci
¢tant, ils peuvent étre fortement tentés d’intégrer des certitudes en adoptant une fagon de
penser rigide liée aux concepts d’une école donnée, choisissant en méme temps de suivre
un protocole thérapeutique prédeéterminé. Cette facon de procéder est perfide: elle
empéchera trés certainement que se noue la rencontre incertaine et spontanée,
indispensable pour qu’advienne une thérapie efficace.

La capacité du Patient a exprimer et partager ses sentiments les plus profonds avec
son Thérapeute est une aptitude qui ancre profondément la relation thérapeutigue.
C’est également une aptitude qui influe de facon décisive, sur sa capacité a accepter
qui il est et a assumer la responsabilité pour la situation dans laquelle il se trouve :
Etre vivant implique que nous éprouvions des émotions, des sentiments. Face a un
événement donné, nous nous trouvons rarement indifférents. En fonction des
significations qu’évoque I’événement, et de par les besoins qui sont les ndtres, nous
pouvons éprouver du plaisir (a la perspective de la satisfaction d’un besoin important), de
la peur ou de la colére (si nous nous sentons en danger ou contrecarrés dans nos espoirs),
etc. Le fait d’éprouver des sentiments signifie que nous sommes en vie. C’est par les
émotions que nous éprouvons que nous nous déployons dans la vie. Nos émotions sont
les ressorts de notre motivation.

Ceci étant, avant méme d’aborder avec nos patients les différents facteurs qui influent sur
leurs difficultés, nous devons préter attention aux ressentis qui sont les leurs, ceux qu’ils
arrivent a exprimer, ceux qu’ils retiennent ou s’interdisent de méme éprouver. Nous
devons étre attentifs aux ressentis de nos patients et nous employer a encourager leur
expression.

En ce sens, notre meilleur outil est le plus souvent notre propre personne. Notre humanité
fait que nous sommes rarement indifférents devant qui que ce soit. Face a nos patients
nous éprouvons immanquablement quantité d’émotions. C'est sur celles-Ci que nous
pouvoNs nous appuyer pour initier/instaurer 1’implication relationnelle, qui sera le
fondement du processus de changement qui pourra ensuite se déployer.



60

6) La capacité du Patient a changer (le degré de liberté qu’il pourra s’approprier)
dépend d’une part de son aptitude a assumer la responsabilité de ses actes, et
d’autre part de son aptitude a éprouver des envies qui ’inciteront a prendre des
décisions pour agir : Le 1% pas en thérapie, sans aucun doute le plus crucial, est celui par
lequel le patient assume la responsabilité de la situation dans laquelle il se trouve. Tant
que ’on estime que ses problémes sont causés par une force ou par un agent extérieur, la
thérapie n’aura pas de levier. Etant donné que les patients ont tendance a résister a cette
prise de responsabilité, le thérapeute doit développer des techniques pour amener leurs
patients a se rendre compte de la mani¢re dont ils s’y prennent pour créer leurs
problemes.

S’il est vrai que le fait d’assumer la responsabilité de leurs actes dirige les patients dans le
vestibule du changement, cela n’équivaut pas au changement. Le thérapeute doit se
souvenir, qu’au-dela de ses efforts pour amener son patient a des prises de conscience, a
comprendre par quelle voie il peut mieux assumer sa responsabilité et s’actualiser, sa
vraie proie c’est le changement.

Etre libre présuppose non seulement que nous prenions la responsabilité pour les choix
que nous faisons, mais également que nous posions des actes de vouloir. Bien que le
concept de vouloir soit un concept que les thérapeutes utilisent rarement de facon
explicite, ils déploient néanmoins des efforts considérables a tenter d’influencer le
vouloir d’un patient. En tant que thérapeutes, en nous appuyant sur le présupposé qu’une
meilleure compréhension des choses élicitera un changement, nous nous employons
encore et encore a clarifier et a interpréter. Cependant, lorsque nous constatons que des
années d’interprétations n’ont pas réussi a engendrer de changements, nous en arrivons
parfois & exhorter nos patients directement : L ‘effort est nécessaire. Vous devez essayer
... Bt quand ces exhortations ne suffisent pas non plus, nous sommes parfois réduits a
employer quelque moyen que ce soit par lequel une personne peut éventuellement en
influencer une autre. Nous pouvons ainsi faire des recommandations, argumenter,
harceler, implorer ou simplement endurer, toujours dans 1’espoir que le monde névrotique
de notre patient va s’écrouler tant nos efforts 1’auront exténué. Quoi que nous fassions
(ou ne fassions pas) nous ne pouvons éluder le fait que c’est par le vouloir, le ressort de
I’action, que notre liberté s’acquiert.



61

CHAPITRE IV D - Collaborative Therapy

Harléene Anderson

(Peggy Penn et Susan Levin commentant les études de cas)

Harlene Anderson est une psychologue américaine. Avec le Dr Harold A. Goolishian (1924—
1991), elle a développé une approche de thérapie dite collaborative et postmoderne. Elle est
reconnue comme chef de file dans le domaine du mariage et de la thérapie familiale pour ses
contributions théoriques, ainsi que pour ses pratiques novatrices en formation. L'approche
collaborative, d'abord développée pour une utilisation en thérapie familiale, s'est avérée étre utile
dans une variét¢ d’autres domaines dits systémiques, dont 1’organisation des entreprises,
I'enseignement supérieur et la recherche. Le triptyque deécrit ci-dessous reprend de facon
condensée les idées clés exprimées dans son ouvrage de référence Collaborative Therapy -
Relationships and conversations that make a difference (Anderson & Gehart (Dir.), (2007) *

a) Sa conception de ’homme

Un regard Postmoderne sur la connaissance, le langage et la construction sociale

Le qualificatif Postmoderne se référe d’une part a une mouvance d’art et d’architecture qui
prit son essor a la fin du 20°™ siecle, et d’autre part & une branche de la philosophie
contemporaine francaise. Harlene Andersson quant a elle se réfere au Postmodernisme en y
englobant une famille de concepts (développés au sein de communautés de chercheurs en
sciences sociales et naturelles) qui remettent en question la pertinence de concepts tels que
« fondement de connaissance » et « certitude épistémologique ». Le Postmodernisme remet
en cause la notion de Veérité avec un V majuscule. Il remet en cause la place centrale
accordée a une connaissance individuelle, & un monde pouvant étre objectivement connu,
ainsi que I’idée que le langage soit capable de transmettre une vérité.

La connaissance

Le Postmodernisme congoit la connaissance d’un point de vue différent : la connaissance est
socialement construite ; la connaissance et le connaisseur sont interdépendant; toute
connaissance ou acte visant a connaitre s’inscrit dans une histoire, un contexte, une culture,

un langage, une expérience et une compréhension. Le Postmodernisme s’intéresse davantage
a la connaissance locale — cette connaissance développée au sein d’une communauté
composée de membres qui sont activement engagés a la développer. La connaissance locale
peut étre considérée comme étant une connaissance participative ou relationnelle, par
opposition & une connaissance objective et/ou une connaissance qui serait indépendante de
celui qui observe. En tant que telle, cette connaissance sera utile a ses participants. Selon le
Postmodernisme, nous ne pouvons connaitre le monde qu’a travers notre expérience, nous ne
pouvons en avoir une connaissance directe. De surcroit, nous continuons sans cesse a
interpréter nos expériences et a interpréter nos interprétations.

' Anderson & Gehart (Dir.) (2007), Collaborative Therapy - Relationships and conversations that make a

difference, Taylor & Francis Group, New York



62

Il s’ensuit donc que la connaissance que nous acquérons ainsi, est fluide, évolutive,
changeante. Il n’y a par conséquent aucune finalité a notre connaissance, aux significations
gue nous attribuons aux choses, a nos compréhensions ou a nos réalites.

Les réalités que nous créons ainsi, nous les élaborons les uns avec les autres. La connaissance
n’est pas une activité individuelle ni un processus passif; la connaissance ne peut ni étre
transmise ni étre regue par un autre, en isolation.

Le langage
Du point de vue Postmoderne, le langage (le moyen par lequel nous communiguons ou nous

nous exprimons les uns envers les autres — verbalement ou non verbalement) est le véhicule
principal par lequel nous construisons et attribuons un sens a notre monde. Plus exactement,
le langage est ce qui permet la description et le sens que nous attribuons a ce qui se passe — le
véhicule du processus par lequel nous cherchons a comprendre et & créer du sens — se
rapportant & la connaissance de notre monde et de nous-mémes. Le langage est par
conséquent 1’instance qui limite et donne forme a nos expressions.

En résumé, I’on peut dire que la réalité que nous attribuons aux événements, aux expériences
et aux personnes qui peuplent nos vies n’existe pas a l’intérieur d’une chose ou d’une
personne ; au lieu de cela, elle est créée socialement a I’intérieur d’une culture donnée et est
continuellement modelée et remodelée par le langage.

Le constructionnisme social

Dans le cadre de référence Postmoderne, la discipline qui s’intéresse a la maniére dont les
hommes s’y prennent pour arréter leurs descriptions des choses, leurs explications, et leur
compréhension d’eux-mémes et de leur monde, s’appelle le constructionnisme social. C’est
une discipline qui adopte un regard sceptique face aux vérités établies, en s’interrogeant de

facon marquée sur le pouvoir et I’autorité que ces « Vérités » conferent.

Parfois le terme constructionnisme social est apparenté a la notion de constructivisme.
Cependant le constructionnisme social se différencie du constructivisme en ce que ce dernier
s’est avant tout intéressé a un individu autonome et a la maniére dont celui-Ci construit sa
vision du monde. Méme si les deux notions promeuvent 1’idée selon laquelle la connaissance
serait une construction, le constructionnisme social prolonge la vision de paternité
individuelle élaborée par le constructivisme en évoquant pour sa part une paternité plurielle
et socialement construite. Les constructionnistes se sont entre autres intéressé a la maniere
dont les personnes coordonnent leurs activités quotidiennes, les unes avec les autres. De leurs
recherches découle la notion de réalité conversationnelle sur laquelle la thérapie
collaborative s’appuie de fagon importante, comme nous le verrons plus loin.

L’Herméneutique Relationnelle

Au début des années 1980 Harry Goolishian et Harlene Anderson, inspirés par les théoriciens
constructivistes du Mental Research Institute de Palo-Alto, se sont intéressés au langage et a
son impact en thérapie. Rapidement ils se sont trouvés confrontés au concept de
I’herméneutique.



b)

63

Cette notion, née de I’art d’interpréter des textes se rapportant aux sciences humaines, s’est
peu a peu transformée en une véritable philosophie de I’interprétation. Ce concept a permis a
Goolishian et Anderson d’¢laborer une vision de I’interprétation comme représentant un
processus, a travers lequel les hommes participent activement a la construction d’une vision
du monde qui leur est propre.

Cette elaboration a amené Goolishian et Anderson a considérer que la signification accordée
a un événement et la compréhension qui en résulte, sont des choses qui sont élaborées par des
individus en conversation les uns avec les autres, dans un effort réciproque pour se
comprendre ainsi que 1’environnement qui est le leur. La signification ainsi accordée et la
compréhension qui en résulte est alors intersubjective. A partir de 1a, Goolishian et Anderson
en arrivent a considérer que la quintessence de I’homme est dialogique — le processus de
comprehension étant lui-méme fondamentalement relationnel et dialogique — c’est une
activité conjointe a deux — un dialogue entre soi et les autres —chaque personne est ouverte a
I’autre et essaye de saisir ce qui fait sens pour 1’autre.

L’herméneutique relationnelle représente ainsi la notion selon laquelle nous participons a
créer ce gue nous pensons, ou croyons comprendre, ou connaitre sur les autres et nous-
mémes. Il s’ensuit qu’une véritable compréhension et une interprétation définitive d’un
événement ou d’une personne ne peut jamais €tre arrétée. Chacun ne peut qu’apporter sa
version de la vérité. De surcroit, dans I’acte de communiquer cette version qui lui est propre,
il est influencé par ce qu’améne dans la rencontre, celui qui I’écoute (I’interprete).

La Personne-En-Relation

Sur la base des notions précitées les thérapeutes collaboratifs s’accordent pour dire que les
patients qu’ils regoivent dans leurs cabinets sont avant tout des Personnes-en-relation. Ils
percoivent leurs patients comme étant des individus engagés encore et toujours dans un
devenir conversationnel, c’est-a-dire, dans une réalit¢ qu’ils sont occupés a sans cesse
construire et reconstruire, toujours affairés a modifier leur identité en fonction des
interactions qu’ils entretiennent avec les autres.

Sa théorie de la santé

Le but de la Thérapie Collaborative et son présupposé fondamental

En réponse a la question « A quoi peut servir la thérapie collaborative ? », Harléne Anderson
(2001) répond : "Mon but est simple : offrir [’aide que je suis capable de donner a un client
en ce qui concerne son désir, son besoin, son agenda — se rapportant a sa difficulté de vivre,
quelle qu’elle soit. J'accepte le fait qu’il y a d’habitude plus d’une réalité sur le sujet, la
maniere dont on peut imaginer sa résolution, et la relation que je peux prendre par rapport a
celle-ci. Je n’ai jamais la prétention de prédire avant le début de la thérapie quoi que ce soit
par rapport a cette aide — a quoi elle pourrait ressembler durant ou a la fin de la thérapie.
Ce que j’ai a offrir n’est rien de plus qu’une certaine maniére d’étre — en relation avec
[’autre" (paragraphe en page 7 de I’article publi¢ dans le Journal of Family Therapy, traduction libre) 2

Anderson, H. (2001), Postmodern Collaborative and Person-Centered Therapies: What Would Carl Rogers Say?
Journal of Family Therapy



64

La conversation dialogique et son intention

Lorsque Harléne Anderson affirme que ce qu’elle a a offrir en tant que thérapeute c’est
surtout une certaine manicre d’étre, a quoi se réfere-t-elle ? Elle se référe avant tout a une
maniére d’étre en relation avec I’autre par le dialogue.

Dans I’ancienne civilisation Grecque, le mot dialogue se référait a dia (« a travers ») et logos
(« mot »). Il se référait a I’échange social et a la génération de sens. Harlene Anderson quant
a elle utilise le mot «dialogue » dans un sens similaire en se référant a un type de
conversation : le fait de parler a ou converser avec quelqu’un (ou soi-méme) en recherchant
un sens ou une comprehension. Elle insiste sur le fait qu’il s’agit d’une action qui se fait
avec. Les participants d’un dialogue s’engagent dans un processus mutuel de recherche
partagée : ils reflechissent ensemble, ils examinent ensemble, ils se questionnent ensemble,
ils refletent ensemble ... A travers cette démarche dialogique, les significations et les
compréehensions sont sans cesse réinterprétées et clarifiées, revisitées et recréées. 1l en résulte
une construction nouvelle : un nouveau sens, une nouvelle compréhension. Il en découle
surtout de nouvelles possibilités de pensée, de sentiments, d’émotions, d’expression et
d’action.

Cette recherche de sens n’implique pas la nécessité de partir a la recherche de ce qui serait
caché ou encore a découvrir. Elle implique surtout I’acte de scruter le familier dans le but de
voir avec de nouveaux yeux, d’entendre avec de nouvelles oreilles, voir et entendre
différemment, comprendre différemment, articuler différemment ...

Il en ressort que la conversation dialogique est une activité relationnelle et collaborative.
L'essentiel c’est que les participants d’un dialogue se considérent les uns et les autres comme
étant des partenaires conversationnels. L’acte de dialoguer requiert de la part des participants
un sens de mutualité, d’authenticité et un intérét sincere envers tout ce qui concerne 1’autre.

Celui ou celle qui participe a une conversation dialogique doit pouvoir faire appel a deux
aptitudes complémentaires : il doit en 1% lieu savoir écouter (pour comprendre ce que I’autre
exprime et montrer un intérét profond pour ce qui est exprimé), et il doit en 2°™ lieu savoir
réagir a ce qui est dit (dans le but d’éventuellement pouvoir inciter I’autre a prolonger sa
pensée ou son sentiment).

Selon Harléne Anderson, la meilleure maniere de mettre en ceuvre cette double aptitude ¢’est
d’apprendre a écouter 1’autre comme s’il nous racontait une histoire. Elle nous fait remarquer
que lorsqu’on écoute une histoire, c’est sa trame qui nous intéresse et pas nécessairement les
détails ni les faits concrets. Elle nous confie que paradoxalement c’est souvent lorsque 1’on
renonce a se focaliser sur les détails et les faits, que ceux-ci nous restent plus facilement en
mémoire.

La conversation dialogique est une conversation a deux. C’est un processus d’aller-retour, de
donner-prendre, de « nous-y-sommes-ensemble ».



65

C’est un processus dans lequel les personnes parlent ensemble plus qu’envers les uns les
autres. Pour qu’un thérapeute puisse inviter son client dans un tel partenariat, il doit faire en
sorte que I’histoire de celui-ci prenne toute la place «sur scéne ». Cela implique que le
thérapeute soit constamment en train d’apprendre, d’écouter et d’essayer de comprendre
I’histoire que lui raconte son client. Le thérapeute écoute pour comprendre ce que le client
comprend, et non pour sa propre compréhension. Ecouter pour entendre est un acte actif — le
thérapeute offre ses commentaires, pose des questions, vérifie s’il a bien compris — quoi
qu’il entreprenne, il le fait pour entretenir le processus de dialogue.

La thérapeute collaboratif n’a pas d’autre intention que celui de promouvoir le dialogue.
Dans son role de thérapeute, I’intention du praticien est d’inviter a, de faciliter et d’entretenir
le dialogue. Cette intention repose sur la notion que, pour mieux faire face aux difficulteés
qui sont les siennes, le client a besoin d’apprendre quelque chose. Ce que précisément le
client a besoin d’apprendre, le thérapeute ne le sait pas et il ne s’en préoccupe pas outre
mesure. La tache du thérapeute consiste simplement a engager son patient pour qu’il se
mette dans une position de co-apprentissage — au travers d’un travail de recherche
mutuelle, en conversation dialogique.

La recherche mutuelle ainsi engagée est un processus interactif et fluide dans lequel
thérapeute et client co-explorent ensemble le connu en vue de co-développer I’inconnu (le
nouveau). Par cette recherche en commun, I’histoire du client se clarifie, s’élargit et prend
spontanément une nouvelle dimension. Ce qui est ainsi créé (le nouveau contenu) découle de
quelque chose qui s’est co-construit par la conversation dialogique.

Un partenariat conversationnel requiert de la part du thérapeute qu’il s’ouvre a et honore des
voix multiples. 1l est important que le thérapeute puisse apprécier la richesse des différentes
possibilités qui s’expriment a travers ces voix. C’est en réussissant a accueillir ces multiples
voix que le thérapeute pourra inviter l'autre a devenir un partenaire a part entiére dans une
conversation collaborative. Et c’est a partir du moment ou cet autre commence a se sentir
réellement partie prenante dans un vrai partenariat, que son élan de participation et de
responsabilité partagée se décuple. Avant tout, c’est cet élan de participation et de prise de
responsabilité partagée, que le processus de dialogue collaboratif vise a nourrir.

La narratif et son agencement auto-référent

Le narratif (en thérapie, ’histoire que nous raconte une personne en difficulté de vivre)
occupe une place centrale dans la thérapie collaborative. Historiquement, le narratif est une
forme de discours — c’est la maniére discursive que nous employons tous pour organiser,
donner du sens &, donner une structure a, et rassembler en un ensemble cohérent les
circonstances, événements et expériences de nos vies. A travers le narratif qui est le notre
(dans lequel sont inclus nos descriptions et le vocabulaire que nous utilisons) nous exprimons
notre comprehension de la nature humaine et des comportements humains. Le narratif, loin
d’étre une matrice figée, représente ce discours que nous élaborons et entretenons en
communauté, par nos conversations avec les autres (et avec nous-mémes).



66

En thérapie, nous rencontrons des personnes dont les problémes peuvent étre pergus
comme émanant de narratifs sociaux et de définitions de soi qui ne se prétent pas a des
choix probants, ou qui limitent la personne a des choix restreints. Dans ce contexte, le
but de la thérapie devient celui d’aider la personne a participer, a raconter et re-raconter son
histoire (son narratif personnel).

Au cours de ce processus, le thérapeute ne dicte en rien la maniere dont le client aurait a
raconter son histoire. 1l ne privilégie aucune version et jamais ne laisse sous-entendre qu’une
version serait plus juste, plus utile, ou préférable de quelque maniere que ce soit. Autrement
dit, le thérapeute ne se positionne pas comme un expert de narratif ou un éditeur de narratif.
Son role consiste plutot a faciliter ’accés a un espace de dialogue et a promouvoir celui-
ci en processus, tout en restant ouvert a I’imprévu qui en émergera inévitablement. Il
cherche a faire participer son client & la co-construction d’un narratif alternatif, qui serait a
méme d’ouvrir a ce dernier ’accés a d’autres choix — des choix dont la mise en ceuvre
éventuelle resterait cependant toujours du ressort du client.

Sa méthode d’intervention

La posture du thérapeute en ce qui concerne le début d’une thérapie collaborative

Pour Harléne Anderson, inviter un client a s’impliquer dans une relation thérapeutique dite

collaborative requiert de la part du thérapeute qu’il puisse :

e Rencontrer et accueillir son client de maniére a lui communiquer qu’il est le bienvenu et
qu’il est regu avec respect ;

e Montrer que I’on est intéressé a s’engager avec lui et a apprendre a le connaitre de la
maniere dont il choisira de se présenter ;

e Engager la relation a partir d’un désir d’apprendre, d’écouter et de répondre a son client
en essayant de le comprendre.

En engageant ainsi le processus thérapeutique, le thérapeute accueille son client de maniére a
ce que ce soit I’agenda du client et son histoire qui s’installent au centre de la sceéne
thérapeutique. 1l se préoccupe par exemple de ce que le client souhaite que le thérapeute
sache de lui, de ce dont le client souhaite parler, de I’histoire que le client souhaite
raconter et comment il souhaite la raconter. Selon Anderson, pour mettre en ceuvre une
thérapie collaborative, il convient de procéder sur la base d’un rapport hote-invité : le
thérapeute fait en sorte qu’il (le thérapeute) soit 1’hote qui rencontre un client-invité, en
faisant simultanément en sorte que le thérapeute soit recu en tant qu’invité¢ dans la vie du
client.

La posture du thérapeute en ce qui concerne la connaissance — comment il s’y prend
pour inviter son patient a envisager et a construire du nouveau.

Selon Harléene Anderson (2007), ce qui se situe au cceur de I’approche collaborative et qui
met mieux en évidence sa spécificité, découle de la posture qu’adopte le thérapeute en ce qui
concerne la connaissance. Celle-ci se décline en une série de propositions dont 1’essentiel se
résume tel qu’indiqué ci-dessous (Pages 45-55, chapitre 4) 3.

® Anderson & Gehart (Dir.) (2007), Collaborative Therapy - Relationships and conversations that make a
difference, Taylor & Francis Group, New York



67

Le Client comme expert et le Thérapeute comme expert

En Thérapie Collaborative, la connaissance du client occupe une place prépondérante. Le
client est considéré comme 1’expert de sa vie et face a son thérapeute, ¢’est davantage lui qui
adopte un role de précepteur. Le thérapeute quant a lui respecte, privilégie et honore la réalité
du client - réalité qu’il prend trés au sérieux. Il s’intéresse a I’histoire de son client, a
comment celui-ci choisit de la raconter, a comment celui-ci préfere la raconter — a comment
celui-ci choisit d’exprimer la connaissance qui est sienne. Le thérapeute s’appuie de fagon

trés marquée sur l’expertise de son client. Cela ne signifie pas pour autant que la
connaissance du thérapeute n’est pas valorisée. Le thérapeute ne se considére pas comme
étant un expert en ce qui concerne la vie de son client ; c’est son client qui I’est. Au lieu de
prétendre étre un expert de la vie de son client (par rapport aux problémes qui sont les siens,
ses ressources, ses solutions préférées, etc.), le thérapeute estime que sa compétence ou
son expertise se situe bien davantage au niveau de ce qu’il peut faire pour établir et
promouvoir un environnement et des conditions qui favorisent une relation
collaborative et qui génerent un processus collaboratif.

Client et Therapeute joignent leurs efforts pour entamer une recherche en commun

11 s’agit pour le thérapeute d’adopter une posture qui invite son client a effectuer avec lui une
recherche en commun. Cette recherche est d’abord initiée par I’attitude intéressée du
thérapeute qui demande au client de I’enseigner sur qui il est, ce qu’il souhaite, etc.
Rapidement cependant, cette position basse qu’adopte le thérapeute incite le client a devenir
un « co-apprenti » ; ¢’est comme si la curiosité du thérapeute était contagieuse. Autrement
dit, ce qui débute comme un apprentissage allant dans un sens se transforme peu a peu
en un apprentissage en commun, dans lequel client et thérapeute co-explorent le familier et
co-développent le nouveau, passant ainsi a une recherche conjointe. Dans cette recherche
commune, ils se mettent ainsi a examiner ensemble, a se questionner ensemble, et a partager
réciproquement les réflexions qui sont les leurs.

La posture de Non-Savoir que le thérapeute adopte a I’égard de la connaissance

Le Non-Savoir se référe a la posture qu’adopte le thérapeute a 1’égard de la connaissance
(C'est-a-dire, a I’égard de la vérité, de la réalité, de la sagesse, de I’expertise, etc.). Il se
positionne de maniéere résolument agnostique, voire sceptique, par rapport a ce qui est
communément accepté. Selon Harléne Anderson, cette posture s’exprime au travers de 4
caractéristiques qui favorisent une relation collaborative, soit :

1) « Connaitre avec » par opposition a présupposer

Les thérapeutes collaboratifs partent du principe qu’ils sont bien mal armés pour
prétendre connaitre quoi que ce soit de significatif par rapport a une personne avant
d’avoir établi une relation étroite avec elle. Ce n’est que dans un rapport de personne a
personne qu’une connaissance significative de I’autre peut s’acquérir.

2) La maniére dont le thérapeute considere la connaissance
La connaissance que chaque participant améne a la conversation est valorisée de maniére
égale. « Valoriser » ne signifie pas pour autant « étre d’accord avec ».




68

Cela signifie simplement avoir du respect pour, et avoir envie d’en savoir plus. Cela
signifie que I’une ou I’autre des parties donnera de la considération pour, et essayera de
comprendre ce qu’amene 1’autre.

3) L'’intention avec laguelle le thérapeute utilise la connaissance

Si le thérapeute met en avant une connaissance, c’est avant tout dans le but de
promouvoir une conversation dialogique. Cette connaissance, quelle que soit sa forme —
des questions, des commentaires, des opinions ou des suggestions — est offerte sous
forme de carburant au dialogue. C’est une manicre de participer a la conversation. Elle
n’est pas offerte avec une intention autoritaire, objective ou instructive.

4) La maniere par laquelle le thérapeute offre ses connaissances

Le thérapeute honore les voix de son client et n’essaie d’aucune maniére de les contrdler
ou de les asservir en donnant une plus grande importance a ses propres jugements. La
connaissance que le thérapeute met en avant, de maniere hypothétique et provisoire
— est encore une fois, bien davantage pour prolonger le dialogue que pour quoi que
ce soit d’autre.

Cette attitude de Non-Savoir est parfois considérée comme contribuant a un
appauvrissement de ce que le thérapeute aurait a offrir. Du point de vue de Harléne
Anderson, c’est tout le contraire. Cette attitude, permet au contraire a ce que la voix du
thérapeute puisse se faire davantage entendre. Dans ce contexte, il n’y a aucun sous-
entendu comme quoi il conviendrait d’accorder un poids plus marqué a la voix du
thérapeute.

La maniere dont le thérapeute s autorise a rendre publiques (a partager) ses pensées privées
L’approche collaboratrice invite ses thérapeutes a €tre ouverts et, autant que faire se peut, a
rendre visibles leurs pensées intimes. Le thérapeute peut partager avec son client quelque
idée que ce soit, ou une interrogation, ou une suggestion. Si le thérapeute collaboratif
s’autorise a partager avec son client une partie importante de son dialogue intérieur c’est bien

évidemment pour alimenter 1’échange dialogique. Le contenu spécifique de ce qu’un
thérapeute en arrive a partager avec son client n’a que peu d’importance a coté de I’effet
catalyseur produit par le partage de pensées privées, quelles qu’elles soient. Tel que nous le
rapporte Anderson (2007), pour Bakhtin (1981), le fait de rendre publiques ses pensées
privées méne a ce qu’il appelle une compréhension répondante (Page 50, traduction libre) . La
prémisse ici est qu’une compréhension réciproque ne peut prendre place que si
I’écouteur-orateur et I’orateur-écouteur font preuve de réepondant tous les deux.

Le thérapeute collaboratif part du principe que le fait de mettre ses pensées en mots produit
quelque chose d’autre que la pensée elle-méme ou sa compréhension. En s’exprimant, la
pensée s’organise et se réforme ; elle s’altére dans le processus d’articulation.

* Anderson & Gehart (Dir.) (2007), Collaborative Therapy - Relationships and conversations that make a
difference, Taylor & Francis Group, New York



69

Harlene Anderson ne suggere pas pour autant que toutes les pensees privées doivent étre
articulées. Ce serait impossible. Elle signale simplement que le thérapeute collaboratif doit
se rendre conscient du risque qu’il court a se cantonner dans un monologue si ce qu’il
entend est trop souvent « archivé » au sein de son dialogue intérieur.

Thérapeute et Client, en joignant leurs efforts, se transforment mutuellement

Lorsque Thérapeute et Client se trouvent impliqués dans une activité conjointe et dynamique
telle qu’une conversation dialogique. Thérapeute et client se trouvent tous deux modelés et
remodelés. Le fait d’évoquer de nouvelles ou de différentes possibilités dans une
conversation dialogique les amene tous deux a construire de nouvelles configurations
sociales. L expérience est altérée et tous deux sont susceptibles de découvrir des connections
a leurs expériences qu’ils n’avaient jamais remarquées auparavant.

En joignant leurs efforts, Thérapeute et Client construisent quelque chose de nouveau entre
eux. Ce quelque chose de nouveau n’est pas un résultat ou un produit que I’on découvre a la
fin d’une rencontre. C’est quelque chose qui émerge constamment a travers toute la durée de
la rencontre, alors qu’en méme temps il la prépare pour l'avenir. Chaque conversation se
présente comme un tremplin pour la prochaine, que ce soit a 1’intérieur ou a I’extérieur du
cabinet de thérapie, ceci tant pour le client que pour le thérapeute.

Une posture de confiance face a une inévitable incertitude

Le fait d’étre un thérapeute collaboratif qui devient un partenaire conversationnel, qui
valorise 1’expertise de I’autre, qui se joint a 1’autre pour conduire avec lui une recherche en
commun, et qui ainsi renonce a la sécurité soi-disant procurée par un recours a des protocoles
préétablis statistiquement comme produisant des résultats probants — tout ceci va
inévitablement générer une incertitude non-négligeable.

Lorsqu’un thérapeute accompagne ses clients en les emmenant se promener a ses cotés,
la nouveauté qui en résulte (les solutions, les résolutions, les résultats, les futurs imaginés)
est générée par une conversation locale. Elle est conjointement créée et elle s’adresse aux
seules personnes concernées. La maniere par laquelle la transformation prendra place, de
quoi elle aura I’air est imprévisible. Elle variera de client a client, de thérapeute a thérapeute,
de situation a situation. Il n’y a aucune manicre de savoir avec certitude comment le narratif
se déroulera et quel sera le résultat de la thérapie. Le thérapeute collaboratif n’a d’autre
recours que de faire confiance a I’incertitude qui se présente a lui et se montrer ouvert a tout
changement non-anticipé.

L’approche collaborative ne préconise pas une improvisation a tout va. Il s’agit bel et bien
pour le thérapeute de faire preuve de répondant, encore et toujours, face a ce que lui adresse
son client, et de la fagcon précisée ci-dessus. Mais quoi qu’il en soit, il aura besoin d’avoir
confiance en lui-méme et en son client. Face a P’incertitude, le thérapeute aura a se
montrer confiant — confiant surtout en la maniére qu’il lui importe de se positionner
face a son client, de lui répondre et de P’inviter a se joindre a lui pour qu’en fin de
compte ce dernier puisse trouver le moyen de décupler son autonomie.



70

La therapie en tant qu’acte de la vie quotidienne

Du point de vue de la thérapie collaborative, ce que Client et Thérapeute ont a partager au
cours du processus thérapeutique est quelque chose qui releve de la vie quotidienne. Ce
qu’ils s’attachent a comprendre ensemble est fondé dans 1’histoire humaine, dans sa culture.

Le point essentiel, ¢’est que le thérapeute s’intéresse davantage a ce que son client comprend,
qu’a sa propre compréhension professionnelle.

Ce qui est en jeu en thérapie collaborative, c’est la rencontre entre deux étres humains et
comment cette rencontre peut s’avérer étre source de nouvelles interactions humaines. Il ne
s’agit bien entendu pas de transformer la thérapie en un lieu de bavardage sans direction,
comme ce qui peut prendre place entre des amis occasionnels. Les conversations et les
relations thérapeutiques sont bien entendu particuliéres, ayant un agenda et se placant
dans un contexte défini. La thérapie n’est pas pour autant un lieu ou 1’on ne fait que parler
de problémes psychologiques — c’est simplement un licu dans lequel client et thérapeute
peuvent ensemble aborder des situations de la vie quotidienne, que nous abordons tous par
ailleurs.

Ce qui accorde le caractére distinct de la situation thérapeutique c’est avant tout et surtout
une série de valeurs visant & promouvoir un dialogue entrepris dans un climat de confiance.

Traits distinctifs émanant de recherches faites sur la Thérapie Collaborative

La thérapie collaborative posséde plusieurs traits distinctifs, qui lorsqu’on les considere
ensemble, font d’elle une thérapie davantage non-limitée dans le temps. Elle permet en outre
davantage d’improvisation de la part du thérapeute. Ces principaux traits sont les suivants :

La thérapie collaborative est une approche dynamigque, sans protocole prédéterminé

Elle se focalise non pas sur [’individu, mais plutot sur une personne en relation

Ses applications vont au-dela du cabinet thérapeutique

L ’évaluation des résultats fait partie de la pratique quotidienne

Le praticien et son client évaluent leur travail ensemble, au fur et & mesure qu’ils avancent.
Ce qu’ils apprennent est employ¢ pour informer leur progression, leur permettant d’apprécier
et de construire sur ce qui est apparu comme utile, et de remettre en question ce qui n’a pas
paru utile.

Ses praticiens sont bien moins sujets au burnout

Les therapeutes collaboratifs font état du fait que leur travail leur permet de porter un regard
sur leurs patients qui leur donne de 1’enthousiasme. Plus que ¢ca méme, ils font état du fait
que leur travail leur permet de se connecter avec des sources de creativité dont ils ne
soupgonnaient pas I’existence.




71

Les clients qui en bénéficient et les thérapeutes qui la pratiquent développent un sens de
liberté et d’espoir
Les clients ont un sens d’appartenance ; ils sont conscients de participer a 1’avancement de

leur bien-étre, voire méme qu’il leur appartient d’en diriger le cours parce que c’est dans
leurs cordes. C’est a partir de 1a que se développe peu a peu le sens de liberté et d’espoir qui
leur permet de dire : vous et moi, nous sommes capables d’aller plus loin. Ces sentiments,
parce qu’ils résultent d’un travail en collaboration, affectent tout autant les thérapeutes.

d) Ses dégagements métacognitifs

En parcourant les cas cliniques dont nous font part les praticiens de Thérapie Collaborative que
nous avons retenus les récits (Peggy Penn et Sue Levin), quelques-unes de leurs réflexions ont
retenu notre attention plus particulierement, dont notamment :

Réflexions autour du cas de Ben — cité dans Anderson & Gehardt (Dir.) (2007), Chapitre. 7

Ben, adolescent de 13 ans, vient consulter (dans le cadre d’une thérapie familiale avec ses
parents, Gloria et David) parce qu’il a de grosses migraines. Un mois auparavant, Sylvia, une
amie de la mere et tres proche de toute la famille, est morte suite a un cancer foudroyant.
Durant les semaines précédant sa mort, Sylvia passait une bonne heure par jour a discuter
avec Ben sitot qu’il rentrait de 1’école. Aprés les funérailles, sans explication aucune a

quiconque, Ben rentre tout seul a la maison, s’enferme dans le garage, et met le moteur de la
voiture en marche. Comme tous ses proches, Ben reste perplexe par rapport a ce qui a motivé
ce passage a l’acte. Malgré le fait qu’il aimait beaucoup Sylvia, son geste lui parait
incompréhensible. Ca lui fait peur parce qu’il se sent envahi par des sentiments de malaise
persistants, ses notes a 1’école sont en chute libre et il ne se sent pas bien (Textes de Peggy Penn,
pages. 99-105, traduction libre) °

Penn : Montre-moi dans ton corps ou se trouvent tes sentiments de malaise.
Ben fait un signe en pointant sa téte

Penn : Avais-tu trés mal a la téte et ressentais-tu ces sentiments de malaise dont tu nous
parles apres les funérailles et lorsque tu te trouvais dans le garage ?

Ben : Oui — je pense que oui

Penn: Que diraient ces sentiments s’ils décidaient de parler ... de s’exprimer trés
directement ?

Ben : (me regardant de facon étrange pendant un moment, puis murmurant). lls pleureraient.

Il y a une longue pause tandis que Ben et moi prenons le temps de nous installer
dans un nouvel espace ensemble.

Penn : Est-ce qu il t'arrive de pleurer ?

Ben : (me regardant) Parfois. Le plus souvent j’ai mal.

> Anderson & Gehart (Dir.) (2007), Collaborative Therapy - Relationships and conversations that make a

difference, Taylor & Francis Group, New York



72

Gloria : (prenant tendrement la main de son fils, alors que Ben se reléve quelque peu) Nous
avons tant de médecins dans nos vies - Nous esperons que vous saurez nous aider a organiser
tout ceci.

Penn : (ses réflexions) J’ai de plus en plus le sentiment que les membres de cette famille
étaient venus me voir pour trouver un chemin qu’ils pourraient fréquenter ensemble, restant
en compagnie les uns des autres et partageant leurs informations.

Je leur dit que je serais ravie de les aider a collaborer — et que ¢a faisait sens pour moi
aussi.

Ben, de toute évidence, souffre du fait d’avoir plus de sentiments qu’il ne se sent a méme de
gérer.

L’une apres ['autre, j’ai pris le temps d’écouter attentivement chaque voix familiale. 1l y a
des questions que je me pose toujours alors que j’écoute une famille — interpellée par les voix
que j’entends. Je me demande s’il n’y aurait pas des voix du passé qui auraient quelque
chose d’important a dire ici — et je prends le temps de vérifier si a ['instant il n’y aurait pas
des voix internes qui auraient quelque chose a dire, la mienne incluse.

Penn : Y-a-t-il une phrase qui se répete dans ta téte ?

Ben : (me regardant comme si j’avais réussi a lire ses pensées) Oui — je n’arréte pas de
penser qu’il n'y a rien que je puisse faire — ou que j aurais pu faire.

Penn : Penses-tu que quelqu’'un d’autre aurait pu faire quelque chose pour Sylvia ?
Ben : Peut-étre les médecins — peut-étre pas ...

Penn : (la question suivante s’imposa comme un éclair dans mon esprit) N'as-tu jamais
pensé qui si tu avais été un médecin tu aurais peut-étre pu la sauver grace a ton amour pour
elle, grace a ton expertise ?

Ben : (ouvrant grand les yeux et en se relevant) Récemment, je voulais me porter volontaire
dans les urgences de I’hopital de Bellevue. Mon pere pense qu’il pourrait m’aider a trouver
un travail en tant que bénévole — mais ma meére ne veut pas — elle a peur du sang que je
pourrais voir.

Penn : (ses réflexions) Je me rends compte par son basculement corporel que cette voix
«voulant aider » était trés importante. Jusqu’alors, celle-Ci était demeurée un souhait non
exprimé dans la vie interne de Ben. Dans ce petit échange se trouvait la solution que Ben
avait envisagée pour faire face a des sentiments extrémement douloureux et bouleversants.
Je demande a chaque personne individuellement ce qu’il ou elle pensait du souhait de Ben,
d’expérimenter au travers de cette expérience de bénévolat ce que ¢a pourrait signifier
d’étre médecin. Tout le monde était surpris d’apprendre que Ben s intéressait peut-étre a la
medecine — personne n’avait deviné.



73

Une part importante de l'écoute inclut pour moi, d’écouter ma voix interne — autrement
dit, prendre contact avec les sentiments qui m’habitent alors qu’elle me parle. Je me pose
activement des questions tout en écoutant. J’essaie d’atteindre un équilibre entre suivre
mes clients émotionnellement et évaluer mes propres sentiments — ce qui m’arrive — et
écouter mes propres questions en méme temps. Je me demandais par exemple si pour Ben je
représentais quelque chose ressemblant a un médecin.

De plus en plus, j’en arrive a considérer que le fait d’écouter est sans doute la plus
importante source de guérison que nous (en tant que thérapeutes) avons a offrir — écouter
attentivement et de facon réactive les voix de la famille, leurs tons aussi bien que leurs
contenus, sans oublier de conjointement écouter ses propres Vvoix internes pour S’y
abandonner alors que nous suivons les voix de la famille.

Pour moi, écouter est un art qui se pratique sur plusieurs fronts a la fois : en 1% lieu, je suis
toujours alerte au fait de savoir si je ressens de |’empathie ou de la compassion pour la
famille ou pour certains de ses membres. Ensuite, j’écoute les mots qui leurs sont importants
pour qu’a partir de la nous puissions enchainer sur d’autres mots importants (que je
pourrais suggerer de mon coté). Ceci, je le fais sous forme d’associations, restant attentive a
offrir des mots susceptibles de permettre a la famille de se sentir moralement validée. Nos
voix d’écoute sont nos 1°™ outils de soins — elles y participent et en témoignent. Ces voix sont
la pour apprécier toute I’histoire de la souffrance qui se raconte — une histoire qui la plupart
du temps doit se raconter encore et encore.

o Reéflexions autour du cas de Nan — cité dans Anderson & Gehardt (Dir.) (2007), Chapitre. 8
Nan est une jeune femme confrontée aux comportements violents de son mari qui la bat.
Avant d’atterrir dans la clinique de Sue, elle a entrepris, sans succeés, de nombreuses
démarches pour trouver ’aide dont elle avait si désespérément besoin (Textes de Sue Levin,
pages. 120-123, traduction libre) 6

Levin: Tu m’as parlé du fait que tu as cherché de l’aide en t’adressant a de nombreuses
personnes : famille, amis, anciens thérapeutes, 1’église. As-tu jamais eu le sentiment d’avoir
été comprise ?

Nan : Je n’ai jamais vraiment eu cette impression.
Levin : Jamais ?

Nan : Je n’ai jamais rencontré quelqu 'un qui avait traversé ce que j’ai dii traverser. Le pire
c’était les thérapeutes, parce que chaque fois que nous en sélectionnons un nouveau, je me
sentais emplie d’espoir. Et quand nous y allions, la plupart du temps les choses empiraient.
D’habitude les choses empiraient parce que mon mari était incapable de faire face a la
realité. 1l ne pouvait simplement pas... Je veux dire que [’homme en question était un étre
tres malade.

® Anderson & Gehart (Dir.) (2007), Collaborative Therapy - Relationships and conversations that make a
difference, Taylor & Francis Group, New York



74

Nous allions donc voir des thérapeutes qui travaillaient a partir d 'un modéle type — du genre
qui consistait a repérer ce qui avait causé la dispute, puis de retirer cette chose du systéeme.
Mais en fait, la dispute était la avant la chose qui [’avait causée. En réalité — et c’est quelque
chose que je ne commence a comprendre que maintenant — quand la tension commencait a
monter en lui, il se focalisait sur un prétexte quelconque, peu importe lequel, de facon a
Jjustifier une dispute. En vérité les causes n’étaient pas du genre sur lesquelles [’on pourrait
écrire une dissertation ou travailler en cabinet thérapeutique.

Levin : Et pourtant, c’est comme cela que les thérapeutes choisissaient de vous en parler a
vous et a lui. Et vous en parliez sans préter la moindre attention a la violence, Comment en
parliez vous entre vous a l’époque ?

Nan : Le probléme n’était pas directement adressé. Il [’a peut-étre été avec le 1* ou le 2tme
thérapeute, lorsque nous avons mentionné que nos disputes devenaient trés physiques. Mais
celui que j’ai trouvé le plus décourageant pour moi fut le pasteur presbytérien en Floride,
qui est venu nous voir avec un CV particulierement étoffé. 1l avait une licence en travail

social en plus de ses études en théologie.

Je me souviens que ¢a faisait environ cing mois que nous le consultions, et je venais d’étre
soignée avec 69 points de suture résultant du fait que j’avais été projetée au travers d’une
fenétre. J’étais assise la avec mon bras tout bandé, avec deux yeux au beurre noir. De toute
evidence, [’horreur que je traversais n’était en rien invisible. Bud (mon mari) a commencé a
dire quelque chose du genre « Oublions les vieilles oranges et focalisons-nous sur du jus
d’orange frais ». Ce a quoi je répondis « Et moi alors ? Ce que nous traversons me codte
beaucoup trop ». Sur ce, Bud devint furieux, se leva et s’en alla. Le pasteur me regarda alors
et me dit « Pourquoi le provoquez-vous ainsi ? Vous savez qu’il est soupe au lait. Pourquoi
n’essayez-vous pas de composer avec lui ? »

Levin : En fait, il vous faisait un reproche.

Nan : C’est comme cela que je l’entendis. La plupart des thérapeutes étaient des hommes, et
la plupart m’attribuaient la faute. Et, au point ou j’en étais arrivée, je devais siirement
passer pour étre quelqu’un d’incroyablement inepte. C’était difficile pour moi d’accomplir
quoi que ce soit.

Levin : (ses réflexions) Ce qui me frappe le plus c’est que, malheureusement, il est rare
que la psychothérapie ordinaire permette aux personnes qui consultent d’étre entendues
dans [’entiereté et dans la spécificité des situations dans lesquelles elles doivent se debattre.
Les gens veulent étre connus pour qui ils sont, pour ce en quoi ils croient, et pour les luttes
qui sont les leurs. La thérapie est un endroit ou les gens s attendent a ce que cela se passe.
La plupart des gens qui viennent en thérapie disent, d’une maniére ou d’une autre, qu’ils
n’ont pas été entendus ou respectés par les autres, chose qui le plus souvent fait partie de
la problématique pour laquelle ils consultent.



75

Les thérapeutes, lorsqu’ils essaient de les comprendre avec leurs probléemes de maniére trop
concrete (en ce focalisant sur des faits, des statistiques ou des représentations diagnostiques)
ceci de fagcon trop enthousiaste, trop rapide et avec trop d’expertise, n’arrivent pas a
réellement entendre leurs clients.

Lorsqu’en tant que thérapeutes nous n’entendons pas, nous commengons a faire partie du
probléme plutdt que de la solution. Nous limitons nos options en matiere relationnelle et
nous augmentons les problémes de nos clients. En tant que thérapeutes, notre tache
essentielle est d’entendre nos clients, leurs souffrances, leurs réves, leurs histoires, et leurs
vies.

Je suis convaincue que le fait d’entendre les histoires de nos clients, aptitude qui requiert
de la curiosité, du respect, une position d’apprentissage, et une grande flexibilité d’étre, est
essentiel au processus de changement.

Notre appréciation des facteurs considérés par les praticiens de Thérapie
Collaborative comme étant déterminants pour que se produise un changement
psychothérapeutique

En nous appuyant sur le triptyque conceptuel des praticiens de Thérapie Collaborative tel que
résumé en 1°%° partie de cette section par Harlene Anderson, et en analysant les
métacognitions que Peggy Penn et Sue Levin nous livres en rapport avec les études de cas
référencées ci-dessus, nous dégageons 6 facteurs qui a notre avis, sont a leurs yeux
déterminants pour que se produise un changement psychothérapeutique, soit :

1) La capacité du Thérapeute a decouvrir son Patient en écoutant/entendant les
multiples voix qui le constituent en tant que personne, facon d’établir le climat de
sécurité nécessaire et propice a un_début d’échange : La priorité premiére du
thérapeute collaboratif consiste a écouter son patient dans sa globalité : ce qu’il raconte
ostensiblement, ce qu’il cherche a dire bon gré mal gré, ce qu’il a des difficultés a
exprimer, la part de lui qui se trouve en forte souffrance, etc. Aucun échange dialogique
ne peut etre envisagé avant que ne soit d’abord établi chez le patient, le sentiment d’avoir
¢€té un tant soit peu entendu pour ce qu’il est, pour ce qu’il est en train de vivre, pour ce a
quoi il se trouve confronté au moment ou il vient consulter.

2) La capacité du Thérapeute a écouter son Patient avec intérét, curiosité, et I’envie
d’amorcer une conversation avec lui :

Partant du principe qu’il aura réussi a écouter son patient de facon a ce que ce dernier se
sente suffisamment bien entendu dans ce qui le pousse a venir consulter, le thérapeute
collaboratif aura a cceur d’approfondir la relation qu’il est en train d’établir avec son
patient, en lui témoignant un intérét pour tout ce qui touche a sa vie. C’est surtout par
I’envie d’en savoir plus (curiosité sinceére et spontanée) qu’il pourra progressivement
mettre en place 1’espace dans lequel thérapeute et patient pourront commencer a
converser ensemble.



3)

4)

5)

76

La capacité du Thérapeute & amorcer des conversations avec son Patient avec
comme seule intention de départ I’envie de promouvoir un dialogue, un échange :

Pour le thérapeute collaboratif, ¢’est dans le dialogue que tout se joue. Partant du principe
que c’est au travers de nos fagons d’interagir réciproquement les uns avec les autres que
nous (tous les étre humains) co-construisons ensemble notre expérience de vie (bien-étre
et mal-étre), il s’en suit que quelle que soit la transformation, aussi infime soit-elle, que le

patient souhaite porter a 1’expérience qui est sienne, celle-ci ne pourra se faire qu’au
travers de nouvelles fagons d’interagir avec son entourage. Le thérapeute souhaite donc
donner a son patient, a l'aide des conversations qu’ils engagent ensemble, I’occasion de
commencer a amorcer des échanges « susceptibles de faire une différence ».

L’engagement mutuel Thérapeute-Patient de joindre leurs efforts pour voir
ensemble, sentir ensemble, comprendre ensemble, apprendre ensemble et travailler
ensemble : En conformité avec les notions de constructionnisme social et
d’herméneutique relationnelle qui fondent 1’approche collaborative, le thérapeute

collaboratif s’emploiera a ne s’investir dans un processus dit thérapeutique qu’en
fonction d’une participation trés significative et active de la part de son patient. Il
s’emploiera a inclure son patient dans un processus entrepris en commun, en lui
attribuant de facon tres explicite un statut de partenaire a part entiére jouant un réle
déterminant dans un cheminement a faire en collaboration étroite. Et méme s’il s’agit
pour les deux partenaires de travailler ensemble au service du patient, il n’en reste pas
moins que tous les deux vont se retrouver mutuellement influencés et transformés par le
cheminement qu’ils auront ainsi choisi d’entreprendre ensemble.

L’engagement mutuel Thérapeute-Patient de promouvoir les conversations qu’ils
engagent ’un avec I’autre, avec comme seule intention de départ, celle de multiplier
les facons d’apprécier ’expérience partagée « d’étre en relation » ’un avec ’autre :

Comme Freud qui considérait que le travail psychanalytique consistait avant tout a faire
un travail d’introspection ayant sa raison d’étre en soi, une guérison telle que pouvait se
I’imaginer I’analysant n’advenant « que de surcroit », le thérapeute collaboratif part du
principe que les conversations entreprises dans le cadre de consultations thérapeutiques
consistent & amorcer des échanges dialogiques ayant leur raison d’étre en soi, la
résolution d’un probléme donné telle que peut se I’imaginer le patient n’advenant « que
de surcroit ». L’essentiel sur les conversations que thérapeute et patient cherchent
mutuellement a promouvoir est que celles-ci aient comme conséquence de nourrir la
pensée, le ressenti et I’expérience globale des deux protagonistes, afin de faire émerger
de nouvelles possibilités 1a ou elles n’étaient pas envisagées auparavant. Sur cette base, la
collaboration entreprise aura de bonnes chances d’amener I’ouverture nécessaire pour que

le patient puisse surmonter les difficultés auxquelles il se trouvait confronté, et qui 1’ont
incité a venir consulter.



6)

77

L’engagement du Thérapeute de participer aux conversations qu’il engage avec son
Patient en fonction d’un positionnement de non-savoir guant a ce que pourrait étre
la_« bonne direction » a suivre par son Patient : Si thérapeute et patient conversent
ensemble, chacun a partir de D’expertise qui lui est propre, et qu’ils se sentent
Iégitimement en droit de contribuer au processus dialogique, le thérapeute aura toutefois
a cceur de ne pas prétendre étre un expert dans ce qui pourrait étre les bons choix de vie
pour son patient. Le thérapeute collaboratif aura a cceur de contribuer au processus qui
consistera a promouvoir un dialogue générateur d’ouvertures sur de nouvelles
possibilités. En résumé, si les deux protagonistes acceptent de participer par leur présence
et de toutes les maniéres possibles, ils conserveront néanmoins 1’engagement de
déterminer chacun pour lui méme, les choix qui les définissent en tant que personnes
désireuses d’étre pleinement elles-mémes.




78

CHAPITRE IV E - Person Centered Therapy

Carl Rogers
(Dave Mearns et Brian Thorne commentant [/ ’étude du cas de Joan)

Réflexions autour du théme « Dynamique du pouvoir» inspirées de fagon
importante par [’élaboration de Godfrey T. Barrett-Lennard sur le sujet

Plus que quiconque, Carl Rogers (1902-1987) a dédie sa vie a vehiculer la prémisse
fondamentale de la pensée des psychologues humanistes (dont font également partie Abraham
Maslow et Alexander Sutherland Neill (1883-1973)). Cette prémisse est que toute personne
possede en elle-méme une tendance actualisante. Celle-ci, pour autant que soient réunies
certaines conditions, la pousse vers un épanouissement toujours plus grand. C’est cette prémisse
qui constitue le ceeur de 1’approche développée par Carl Rogers, soit I’Approche Centrée sur la
Personne (ACP en abréviation).

a) Sa conception de I’homme

e La solitude de ’homme moderne
Rogers ¢était un homme qui, face a toutes les personnes qui venaient le consulter, s’est laissé

impressionner non pas tellement par les difficultés que ces personnes rapportaient, mais avant
tout par la richesse de leur monde intérieur. A tel point qu’il en est arrivé a se demander si le
probléme primordial de I’homme moderne, ne reposait tout simplement pas sur le fait que celui-
ci ne se sentait la plupart du temps pas la liberté d’exprimer son vrai Self.

La théorie de I’ACP se déclinant treés largement autour d’une notion bien spécifique de ce que
représente le Self, il est important d’en livrer une définition avant de poursuivre :

"Le Self inclut toutes les perceptions individuelles de [’organisme, de son
expérience, et de la facon dont ces perceptions sont apparentées et reliées a
d’autres perceptions et objets, dans son environnement et en provenance de la
globalité du monde extérieur* (Evans, 1975, traduction libre)".

Pour Rogers, I’homme moderne est un étre qui se sent contraint d’affronter la vie au travers d’un
Self divisé : d’un moi social d’une part, et d’un moi refoulant d’autre part. L’homme moderne vit
au travers d’un moi refoulant car la société dans laquelle il vit ne peut entendre la foule de
sentiments qui le traverse. Celui qui est trop transparent est souvent exploité, humilié et
manipulé. Pour cette raison, il vit au travers d’un moi social - une fagade - mais qui reste tout de
méme une réalité premicre dans le sens ou c’est au travers de celle-ci en premier lieu, qu’il
engage et entretient ses relations avec les autres. Ce que Rogers constate, c’est que méme si en
surface les hommes semblent s’étre mis d’accord sur le jeu qu’il convient de jouer, a un niveau
plus profond, I’homme moderne souffre énormément du fait de ne pouvoir que trés rarement
communiquer a quelqu’un d’autre toute 1’étendue de son Self.

' EvansR.I. (1975), Carl Rogers : The Man and his ideas, Dutton, New York



79

“"L’autre éléement de notre solitude provient du manque de toute relation a travers
laquelle nous communiquons notre vrai « experiencing » - autrement dit, notre vrai
Self - a quelqu’'un d’autre. Quand il n’y a pas de relation par laquelle nous sommes
capables de communiquer les deux aspects de notre self divisé - notre facade
consciente d’une part, notre niveau d’experiencing plus profond d’autre part - alors
nous ressentons la solitude de ne pas étre en vraie relation avec un autre étre
humain."? (Rogers (1980), p. 166, traduction libre)

e La Personne : elle est d’une valeur intrinséque inestimable
Pour Rogers, la plus grande richesse que puisse posséder un étre humain, c’est la richesse qu’il

dégage du fait qu’il est une personne. Etre une personne, c’est le fait d’étre tout autre chose
qu’une entité anonyme, un robot parmi tant d’autres. Etre une personne signifie étre unique en
son genre. C’est le fait d’avoir une vision des choses, de la vie, des autres et du monde dans
lequel on vit, qui se distingue de toutes les autres visions.

Etre une personne, c’est ressentir les choses d’une maniére unique, et par ce fait étre en relation
avec les autres comme nul autre ne peut I’étre. C’est avoir une valeur inestimable par le seul fait
d’étre soi, vraiment soi. Pour Rogers, le plus grand obstacle a 1’épanouissement de 1’homme
moderne, c’est son incapacité a se reconnaitre, étre la personne qu’il est en réalité. C’est a partir
du moment ou interviennent des facteurs qui lui font douter de son immense valeur intrinseque,
que I’homme se perd, souffre et arrive méme a sombrer dans une pathologie.

Une fois le doute installé, il est parfois difficile de redresser la situation, Rogers le reconnait.
Mais quelles que soient les difficultés qu’une personne puisse vivre, ce que Rogers croit avant
toute chose, c’est que tant qu’il existe une personne capable d’en écouter une autre, vraiment
I’écouter, une lueur d’espoir subsiste. C’est autour de cette conviction que Rogers élaborera cette
pratique dite « rogérienne » mais que lui-méme préférera appeler « Approche centrée sur la
Personne ».

e LaPersonne : elle est dotée d’une tendance actualisante
Pour Rogers, chaque personne posséde en elle-méme des ressources considérables lui

permettant, moyennant un environnement suffisamment favorable, de se développer et de
s’accomplir en tant que personne. Il attribue a la personne une tendance actualisante appartenant
a sa nature intrinseque. Celle-ci, dans des conditions favorables, améne la personne a tendre vers
un niveau de développement, toujours plus complet et évolué.

Carl Rogers promulguait 1’idée que toute personne qui cherchait & en aider une autre en lui
montrant un tant soi peu le chemin a suivre, se fourvoyait completement. Pour Rogers, une
personne ne progresse effectivement que lorsqu’elle trouve son propre chemin, par ses propres
moyens.

Selon lui, le but de la psychothérapie est de créer une relation thérapeute - client au travers de
laquelle le client prend confiance en lui-méme, et de ce fait prend conscience du fait qu’il détient
a sa disposition, quantité de ressources dont il ignorait jusqu’alors I’existence.

2 Rogers (1980), A way of being- Ellen West and loneliness, Editions Houghton Mifflin Company, Boston, 1980




80

C’est un processus entierement fondé sur I’idée que la tache du thérapeute est d’aider son client a
se prendre en charge complétement, en premier lieu durant la seance psychothérapeutique, puis
peu a peu dans toutes les différentes dimensions de sa vie.

L’ACP se décline autour de I’idée que c’est en prenant conscience de la richesse de sa vie
intérieure que la personne se développera, pour devenir progressivement la personne qu’elle peut
réellement devenir, avec tout I’accroissement de vie qu’un tel développement présuppose.

b) Sa théorie de la sante

Tout comme bon nombre de « connaissances » orientales (par exemple, le Vedanta, selon
I’enseignement qu’en a fait Shankara et depuis lors tous les descendants/gardiens dans cette
tradition de connaissance védique), Rogers part du principe que la tendance naturelle de
I’homme, ainsi qu’il en est pour tout organisme vivant, est de tendre vers un niveau de
développement toujours plus complexe, complet et évolué.

Rogers estime que si cette tendance n’est pas manifestement apparente dans la vie d’une
personne, c’est qu’elle est inhibée par un ou plusieurs facteurs externes. Il estime en outre que le
facteur inhibant fondamental, est celui qui fait qu’une personne « perde » une certaine
conscience de sa grande valeur propre et des ressources considérables qui sont les siennes. Le
travail psychothérapeutique consistera donc a faciliter / «refaire vivre » un certain type
d’expérience intérieure, afin de restaurer chez le client autant que faire se peut une conscience de
lui-méme comme étant une Personne, avec tout ce que cette notion implique.

Pour Rogers (1970), un des plus grands obstacles au type d’expérience qu’il cherche a ‘refaire
vivre’ par sa méthode, provient de la vision que notre société porte a priori sur la nature profonde
de ’homme.

Dans [’éducation, le gouvernement, les affaires, une bonne partie de la vie de
famille, de la psychothérapie, tout est pratiquement basé sur une méfiance en la
personne. L’individu est vécu comme incapable de choisir des buts qui lui
conviennent, aussi doit-on les lui fixer. Et on doit le guider vers ces buts, car
autrement il pourrait s’écarter du chemin choisi. Les enseignants, les parents, les
superviseurs développement des procédures pour s’assurer que [’individu progresse
vers le but choisi : examens, contrble, interrogations sont quelques-unes des
méthodes utilisées. La personne est vécue comme un étre fonciérement pécheur,
destructeur, paresseux, ou les trois a la fois. Et cette personne doit constamment étre
surveillée (Chapitre intitulé : La relation d’aide et la psychothérapie, page 3).3

La méthode rogérienne sera donc, par opposition, une fagon d’aborder et de considerer la
personne, en cherchant a faire passer le message qu’il y a au contraire toutes les raisons de
considérer que 1’on peut lui faire confiance, et ce parce qu’elle est habitée par une treés forte
tendance directionnelle, qu’il s’agit de reconnaitre et actualiser.

3 Rogers (1970), Une Approche Centrée Sur Le Client, Centrée Sur La Personne, ESF, Paris




81

e La psychothérapie considérée comme un processus
Rogers s’est beaucoup attaché a comprendre le processus par lequel une personne pouvait

changer grace a la psychothérapie. Ce qu’il a pu constater en observant ses clients, ¢’est que
ceux-ci n’évoluaient pas d’un point fixe « homéostatique » vers un nouveau point fixe.

Il constata au contraire que le processus évolutif que pouvait entamer une personne, impliquait
que celle-ci « chemine » sur un continuum, dont le point de départ se caractérise par une
structure comportementale plus ou moins rigide, pour progressivement devenir plus fluide. Sur
cette base, Rogers émit 1’hypothése que les qualités de I’expression du client pourraient rendre
compte de sa « position » sur ce continuum, c’est-a-dire au point ou il en était arrivé dans le
processus de changement. Pour conceptualiser cette notion de progression, Rogers (1968), dans
un chapitre intitulé Les sept stades du processus’, décomposa ce continuum comme suit :

ler stade : C’est le stade de rigidité maximum. A ce stade, la personne communique
uniquement sur des sujets extérieurs. Les sentiments et opinions personnels ne sont ni
percus ni reconnus comme tels. 1l N’y a aucun désir de changement.

2eme stade  : Quand au cours du premier stade, I’individu a éprouvé qu’il était
totalement accepté, il passe alors au second. L’expression concernant des personnes
autres que lui-méme devient moins superficielle. Les sentiments sont décrits comme des
objets que 1’on ne possede pas ou parfois comme appartenant au pass€. Les schémes
personnels sont rigides, non reconnus en tant que tels, mais congus comme des faits.

3éme stade  : Au fur et a mesure que 1’assouplissement de I’expression se poursuit, le
discours ayant le « moi » pour objet devient plus facile. Et si le client parle encore de ses
expériences personnelles comme s’il s’agissait d’objets, il le fait plus volontiers. Les
choix personnels sont souvent reconnus comme inefficaces. Le client « choisit » de faire
une chose mais découvre que sa conduite n’est pas dans la lignée de son choix. Pour
Rogers, c’est au point représenté par ce troisieme stade que se situe le plus grand nombre
de ceux qui viennent chercher une aide psychologique. Ils peuvent y rester pendant
longtemps, décrivant des sentiments qu’ils n’éprouvent pas réellement et explorant leur
moi comme objet, avant d’€tre préts a passer au stade suivant.

4émestade  : A partir de ce stade, I’expression des sentiments se fait plus librement.
Ceux-ci sont toujours décrits comme des objets, mais dans le présent. Une certaine
tendance a éprouver des sentiments « sur le tas » apparait, mais assortie de méfiance et de
peur devant cette possibilité. Le sujet prend conscience de sa responsabilité concernant ses
problémes personnels mais avec quelque hésitation. Bien qu’une relation étroite avec le
thérapeute lui paraisse encore dangereuse, le client en prend le risque jusqu’a un certain
degré d’affectivite.

5éme stade  : A ce stade, les sentiments sont sur le point d’étre pleinement éprouvés. Ils
commencent a remonter a la surface, en dépit de la peur et de la méfiance que le client
éprouve a les vivre pleinement et dans I’immédiat. Néanmoins, il revendique ses propres
sentiments et désire les vivre, étre son «vrai moi ». Le sujet accepte de plus en plus
facilement, sa propre responsabilité¢ devant les problémes qu’il doit affronter, et se sent de
plus en plus concerné par le comportement qu’il a eu.

4 Rogers (1968), Le développement de la personne, pages 94-114, Dunod, Paris




82

e 6émestade : C’est le stade dans lequel le client commence a pleinement éprouver ses
sentiments. Un sentiment présent est directement ressenti dans toute sa spontanéité et sa
richesse. Le caractere spontané et immédiat de 1’expérience et le sentiment qu’elle
contient sont acceptés.

C’est devenu quelque chose de réel, et qui n’a plus a étre refusé, craint ou combattu. A ce
stade, il n’y a plus de « problémes » extérieurs ou intérieurs. Le client vit subjectivement
une phase de son probléme. Ce n’est pas un objet.

e 7émestade : Le client parait souvent accéder au septieme et dernier stade sans avoir
tellement besoin de 1’aide du thérapeute. Ce stade survient aussi bien a 1’extérieur de la
relation thérapeutique qu’a I’intérieur de celle-ci. Le degré d’acceptation de soi, de ses
sentiments changeants, croit de maniere continue ; une confiance solide dans sa propre
évolution se manifeste. L’expérience immédiate a presque complétement perdu ses
aspects schématiques et abstraits, et devient réellement 1’expérience du processus lui-
méme ; ¢’est-a-dire que la situation est vécue et interprétée dans toute sa nouveauté, non
en tant que passé. Le sujet aménage son expérience d’une fagon continuellement
changeante, et ses schémes personnels se modifient sous D’effet des éveénements
successifs de sa vie quotidienne. La nature de son expérience vécue est celle d’un
processus. Il ressent la nouveauté de chaque situation et I’interpréte de fagon nouvelle.

c) Sa méthode d’intervention

e Les conditions qu'il incombe au thérapeute d'instaurer pour que son client puisse
bénéficier d’un climat d’attitudes facilitatrices
Rogers (1970) résume 1’hypothése centrale de son approche comme suit :
Chaque individu a en lui des capacités considérables de se comprendre, de changer
l'idée qu’il a de lui-méme, ses attitudes et sa maniére de se conduire; il peut puiser
dans ces ressources pourvu que lui soit assuré un climat d’attitudes psychologiques
« facilitatrices » que ['on peut déterminer (Chapitre intitulé : La relation d’aide et la

psychothérapie, page 3).5.

Parmi les 6 conditions ‘nécessaires et suffisantes’ que Rogers considere déterminantes pour que
se produise un changement de personnalité thérapeute (se référer au chapitre Il), il y a 3 attitudes
psychologiques qui, au degré auquel le thérapeute réussi a les manifester, constituent les plus a
méme de contribuer a instaurer ce climat de facilitation que Rogers évoque. Prenons donc le
temps de les examiner d’un peu plus pres, chacune a tour de role :

La Congruence

Etre congruent, c’est la capacité pour le thérapeute de faire ‘coller’ sa manic¢re d’étre avec son
client, avec les sentiments qu’il éprouve réellement a son égard (plutot que d’adopter une attitude
professionnelle / diagnostiquante). De surcroit, s’il est capital pour le thérapeute de considérer
son client avant tout comme étant une personne (plutét que comme étant un patient atteint d’une
pathologie quelcongue), il est également essentiel que le thérapeute agisse et réagisse avant tout
en tant que personne. Le thérapeute est avant toute chose une personne désireuse d’étre en
relation avec une autre personne de maniére aussi authentique que possible. Le fait que la visée
de cette relation se veut étre thérapeutique, ne doit en aucun cas induire le thérapeute a se cacher
derriere une facade de professionnalisme.

> Rogers (1970), Une Approche Centrée Sur Le Client, Centrée Sur La Personne, ESF, Paris




83

Cela ne veut pas dire que le thérapeute ait intérét a faire preuve d’une transparence débridée, en
se délestant sans retenue de tous les sentiments et points de vue qui le traversent. Cependant, le
thérapeute ne cherchera pas a nier les sentiments qu’il éprouve, et dans la mesure ou ceux-Ci
trouvent leur place dans la relation d’accompagnement thérapeute / client, ce qui est a partager
dans la mesure du possible, c’est le vrai ressenti, pas autre chose, la vraie personne, pas I’image
que I’on serait tenté de vouloir projeter.

Ainsi il pourrait arriver un jour, alors que la relation est bien établie et 1’assise profonde, que le
thérapeute puisse dire a son client ‘Mais quelle bétise vous faites 1a !”, si ¢’est ce qu’il ressent par
rapport a un projet insense que lui rapporte son client.

La consideration positive inconditionnelle

La considération positive inconditionnelle est une variante de la neutralité bienveillante, a
laquelle se référait Freud pour décrire 1’attitude du psychanalyste face a ce que lui rapportait son
patient. C’est une attitude a travers laquelle, au lieu de se focaliser sur les jugements, sentiments
d’approbations ou de désapprobations, de sympathie ou d’antipathie qu’il serait enclin a
éprouver par rapport a son client, le thérapeute cherche a adopter une attitude d’acceptation aussi
large que possible.

Le but du thérapeute est d’écouter et d’accepter la réalit¢ de ce qui est dit sans y rattacher le
jugement qu’il pourrait avoir si son role était celui d’évaluer. Il n’est pas dans la relation
thérapeutique pour évaluer. Il y est pour accueillir le vécu de son patient et le discours par lequel
ce patient exprime et s’approprie son vécu. C’est sur ce « droit au discours et au vécu » qu’il
s’agit pour le thérapeute de jeter un regard positif inconditionnel. Ce discours / vécu « mérite »
d’étre entendu, inconditionnellement. La considération positive inconditionnelle, c’est ce que vit
le thérapeute lorsqu’il est capable d’entendre son client en acceptant que celui-Ci soit sur le
moment exactement ce qu’il est en train de vivre, quoi que ce soit. Par cette attitude, le
thérapeute « permet » a son client d’étre pleinement le sentiment qu’il est en train de vivre :
confusion, ressentiment, peur, colére, courage, amour, orgueil. Dans cette attitude, le thérapeute
ne juge pas (attitude de neutralité). Il accueille tout ce que son patient peut vouloir dire (attitude
bienveillante), et entend ce qui est dit dans ce cadre, comme étant la représentation dans 1’instant
de la réalit¢ profonde de la personne, toujours en devenir. C’est sur ce dernier point que la
considération positive inconditionnelle se démarque comme étant quelque chose d’un peu plus
que la neutralité bienveillante.

L’empathie
L’empathie, c’est la capacité pour le thérapeute d’entendre les sentiments qu’éprouve son patient
en mettant ses propres sentiments en résonance avec ceux-ci.

C’est un processus par lequel le thérapeute s’immerge dans le monde de son patient pour
ressentir des sentiments et significations personnels semblables, comme s’il prenait la place de
celui-ci, de facon a ce que, quand il lui parle, il puisse le faire sur une base d’expérience
commune.



84

Nous dirons que ce qui est primordial dans [Dattitude du thérapeute pour la qualifier
d’empathique, c’est qu’il fasse ce qui est en son pouvoir pour étre aussi proche que possible
émotionnellement de son patient. Sur ce point, Olga Kaufmann (1990) nous fait part d’une
réflexion dont la portée mérite d’étre relevée :

""On a souvent insisté sur l’exactitude de la compréhension empathique, mais ce qui
me semble important, c¢’est l'intérét porté par le thérapeute pour apprécier le monde
du client, et son ouverture a accepter une rectification de la part de celui-ci, s’il ne

se trouve pas exactement au méme endroit que lui**®

La place que cette attitude occupe dans le contexte global de la posture thérapeutique rogérienne,
est souvent interprétée de maniere tout a fait inexacte par une grande partie de la communauté
« psy ». Les propos que tient Fritz Perls (1970), cité par Salathé (1995) par rapport a celle-ci,
mettent en relief cette erreur d’interprétation :

""Deux voies se présentent au thérapeute quelle que soit 1’école ou [’orientation dont
il se réclame. L’une est la sympathie ou engagement dans le champ total, celui de la
connaissance de soi et du patient ; [’autre est ['empathie ou sorte d’identification au
sujet qui exclut la moitié du champ car, dans [’ensemble, ['intérét du thérapeute est
centré exclusivement sur le patient et ses réactions. Des écoles aussi diverses que la
freudienne ou la rogérienne sont en faveur de [’adoption d’une posture empathique""
(page 42) !

L’erreur que commet Perls (et il est loin d’avoir été le seul a la commettre) consiste a percevoir
la posture rogérienne comme une posture qui préconise durant 1’heure thérapeutique, I’adoption
par le thérapeute d’une attitude particuliére, qui consisterait pour celui-Ci avant tout et surtout a
faire preuve d’une écoute empathique.

Parce qu’elle est approximative, cette perception est pernicieuse. Elle est pernicieuse parce
qu’elle présente les priorités du psychothérapeute Rogérien dans un faux rapport. Elle présente
I’empathie comme représentant I’axe prioritaire par rapport auquel le psychothérapeute rogérien
chercherait a adopter 1’attitude souhaitable pour la thérapie.

Dans la section suivante, nous verrons que 1’axe prioritaire de I’approche rogérienne n’est pas
celui-ci. Nous verrons pourquoi il importe que 1’attitude empathique, méme si celle-Ci est
effectivement fortement valorisée en thérapie rogérienne, reste une priorité périphérique par
rapport a une chose beaucoup plus importante. Pour I’heure, contentons-nous de situer ’attitude
empathique a sa vraie place. Elle ne représente ni plus ni moins qu’une attitude qui peut s’avérer
d’une trés grande utilité au psychothérapeute rogérien, dans I’accomplissement de son objectif.

6 Kaufmann, O., (Printemps 1990), L’approche centre sur la personne, Regards d’écoles Revue ACTUA PSY, Paris

" Salathé (1995), Psychothérapie Existentielle, Institut de Psychothérapie Gestalt-Existentielle, Genéve



85

e La posture ‘Centrée sur la Personne’
Si I’axe prioritaire de I’approche rogérienne n’est pas 1’adoption d’une attitude empathique, quel

est-il ? En réalité, le thérapeute rogérien considére que ce qui est le plus important dans une
relation quelle qu’elle soit, c’est qu’il y ait une vraie rencontre entre deux personnes. C’est bien
pour cela que les Rogériens qualifient leur posture d’approche centrée sur la personne, et non pas
d’approche centrée sur I’empathie.

Dans la relation thérapeutique, le premier objectif du thérapeute rogérien sera de communiquer a
son patient, dans toute sa fagon d’étre, que le fait qu’il soit patient est secondaire par rapport au
fait qu’il est une personne - une personne dotée de richesses intérieures inestimables, richesses
que lui, le thérapeute, est prét a découvrir avec lui, le patient, par le biais d’un parcours
d’accompagnement, dont les modalités sont a déterminer ensemble, mais dont la responsabilité
premiere incombe au patient, maitre de son propre parcours thérapeutique.

Ce premier devoir implique une réciprogue dans le sens ou il incombera également au thérapeute
de faire transparaitre que son identité de thérapeute est en fin de compte elle aussi secondaire par
rapport a qui il est, également une personne - quelqu’un emprunt d’une sensibilité et d’une ame -
qui sera a tout moment affecté par tout ce que lui dévoilera son patient.

Tant que la relation de personne a personne ne sera pas fermement engagée, le thérapeute
rogérien n’aura pas 1’atout principal nécessaire pour approfondir ce climat de confiance qu’il
estime essentiel, afin que son client en vienne a mieux apprécier les ressources qui sont les
siennes, pour parfaire son développement. La posture Centrée sur la Personne est donc une
posture qui tente de réunir un ensemble d’attitudes qui permettront au thérapeute d’accompagner
son client, sur la base d’un climat de confiance aussi fort que possible. Ces différentes attitudes
telles I’empathie et la considération positive inconditionnelle, n’ont de 1égitimité que dans la
mesure ou elles servent a renforcer ce climat de confiance. Si dans une situation particuliére elles
n'ont pas cet objectif, autant en adopter d’autres !

Le thérapeute rogérien sait que la relation de personne a personne est une chose précieuse et
délicate, quelque chose qui ne peut étre cultivé en appliquant un systéme. C’est quelque chose
qui s’invente au fur et a mesure, et qui passe par des contacts tantot profonds, tantdt superficiels.

Le thérapeute rogérien sait que dans la relation qui le lie & son client, il y a des multitudes de
parametres qu’il ne contrdle pas. Ce qu’il est par contre en mesure de s’approprier, c’est sa
propre humanite.

C’est avant tout sur cela qu’il peut s’appuyer pour €tre une vraie personne qui en rencontre une
autre. C’est donc au sein de cette humanité fondamentale que viennent se greffer ses efforts pour
faire preuve d’empathie, de congruence et d’acceptation.



86

Ces trois attitudes, le thérapeute rogérien les cultive comme des valeurs vers lesquelles il essaye
de tendre avec simplicité et humilité. Il sait qu’il n’arrivera qu’exceptionnellement a étre
profondément en phase avec celles-ci. Et quand il ne les assume que partiellement, il n’en fait
pas une histoire. Il porte simplement en lui la conviction, basée sur 1’évaluation que Rogers porta
sur sa longue et illustre pratique, que c’est quand ces trois attitudes se trouvent réunies qu’il y
aura le plus de chance que se produise un changement constructif chez son client. Réussir a les
assumer n’est donc pas un devoir, pas une injonction, mais une visée, tout simplement. La seule
chose que le thérapeute rogérien considere étre un devoir, c’est le fait d’étre fermement une
personne, avec toute I’humanité que cela suppose.

e Une posture bien plus subtile qu’une posture dite ‘empathique’
Pour en revenir a la critique de Perls citée plus haut et au vu de ce que nous venons d’exposer ci-

dessus, il importe de souligner que si d’une part, il est exact de dire que I’aptitude a faire preuve
d’empathie implique la capacité pour le thérapeute a s’identifier au ressenti du patient, il est par
contre inexact d’affirmer que le fait d’accorder, en conjonction avec deux autres attitudes
cruciales, une grande importance a 1’empathie dans 1’écoute (que préconisent les Rogériens),
implique automatiquement les exclusions que Perls pergoit comme lui étant associées.

A notre avis, ce qui a échappé a Perls c’est le fait que la capacité d’étre véritablement
empathique, implique obligatoirement un engagement dans le champ total. Le thérapeute pourra
difficilement soutenir une écoute empathique, s’il n’a pas au préalable acquis la capacité de se
montrer sympathique envers son client (Sympathique dans le sens de présence entiére dans le
champ auquel Perls fait référence).

La notion qu’avance Perls selon laquelle il serait possible de faire preuve d’empathie en portant
son intérét exclusivement sur le patient et ses reéactions me parait bien improbable. Et ce genre
d’empathie, méme en admettant sa possibilité, n’aurait a notre sens pas grand chose a voir avec
I’ Approche Centrée sur la Personne, telle que nous la concevons. Il convient de souligner une
fois de plus, que le psychothérapeute rogérien a comme vocation principale, celle de s’intéresser
a une personne en tant que personne. S’il compte réussir dans cette entreprise, il ne peut
absolument pas s’effacer de quelque maniére que ce soit. Et méme s’il donne temporairement
une importance secondaire a ses besoins et désirs spécifiques (ce que fait tout psychothérapeute
quelle que soit son appartenance), il ne peut, ni n’a intérét a exclure ce qui existe en lui et qui
joue dans sa relation a I’autre. Dans sa recherche d’empathie a 1’égard de 1’autre, il lui incombera
de continuer a rester a I’écoute de lui-méme. L’empathie qu’il cherchera a communiquer devra
toujours étre subordonnée a la nécessité de privilégier avant tout I’engagement total, le contact
avec |’autre en tant que personne a part enticre.



87

e Lanon-directivité
Nous avons déja évoqué cette prémisse fondamentale de I’ACP selon laquelle il existerait dans

chaque étre humain une force directionnelle constructive vers la réalisation de tout son potentiel.
Dans le contexte de la pratique rogérienne, ce point de vue définit un cadre de travail tout a fait
particulier - un cadre qui se différencie assez radicalement d’un cadre plus classique.

Une fois encore, Olga Kauffmann(1990) résume en quelques mots les caractéristiques
essentielles de ce cadre bien particulier :

"L ’Approche centrée sur la Personne fait confiance aux clients pour choisir leur
propre thérapeute, pour choisir la fréquence et la longueur de leur thérapie, pour
parler ou rester silencieux, pour décider des besoins a explorer, pour réaliser leurs
prises de conscience et pour étre les architectes de leur propre vie'®

C’est donc sur ces prémisses que s’est développée cette fagon particuliére pour le thérapeute de
« présider » une séance - qui avec le temps a été désignée comme étant « non-directive ».
Lemble (1992) nous relate comment Kinget (1965) parle de cette non-directivité en évoquant le
role du thérapeute comme suit :

"Le role du thérapeute semble clair, c’est celui ‘d’un catalyseur, d’'un agent qui
facilite un processus donné mais qui ne le détermine pas’. Le thérapeute est certes
‘intimement engagé dans le processus de redressement’ mais ‘il se garde
soigneusement d’en déranger le développement inhérent, tout en s’efforcant de le
faciliter*

Le thérapeute Rogérien se gardera bien de formuler des hypothéses sur ce qui conviendrait ou ne
conviendrait pas a son client de travailler. Au contraire, il tentera d’apprécier au plus pres
’orientation que son client aura lui-méme choisie, et son but consistera a aider son client a
prolonger cette orientation aussi loin que celui-ci se sentira I’envie de le faire. Il participe dans
un processus avec son client, a partir du point de vue que le choix de I’orientation d’une séance,
est une prérogative qui appartient au client et au client exclusivement.

Ainsi, & aucun moment ne tentera-t-il d’influencer son client & emprunter un cheminement autre
que celui qu’il, son client, se sentira lui-méme vouloir emprunter. Il considére qu’une personne
se développe en fonction d’une tendance directionnelle innée, a un rythme qu’il serait contre-
productif d’essayer de manipuler. Plutét que d’essayer d’agir sur ce rythme par quelque
suggestion que ce soit, le thérapeute rogérien s’efforcera simplement de nourrir son client en
¢tablissant, par sa maniere d’étre en relation avec lui, le climat le plus a méme de libérer cette
tendance directionnelle innée, seule capable de I’orienter selon ses véritables besoins.

8 Kaufmann, O., (Printemps 1990), L’approche centre sur la personne, Regards d’écoles Revue ACTUA PSY, Paris

° Lemble (1992), Thérapie Centrée sur le Client : Techniques, Attitudes et Processus de changement, Thése de
doctorat Université Claude Bernard Lyon I, Paragraphe 3 page 122




88

e Faciliter I’expérience du vécu intérieur avant toute chose

Pour Rogers, le thérapeute se présente devant son client bien plus comme un facilitateur de vécu
intérieur que comme un expert en quoi que ce soit. Selon lui, il est méme essentiel que le
thérapeute refuse le statut d’expert et qu’il fasse bien comprendre a son client qu’il le rencontre
d’égal a égal, une personne comme une autre, avec comme seule différence, celle d’avoir a
accomplir un accompagnement bien spécifique.

Le facilitateur ¢’est celui qui pendant le laps de temps que dure la séance existe pour le client. Il
est 1a pour faciliter le processus que le client se sentira vouloir enclencher. Son expertise, car il
faut bien qu’il en ait une quand méme, ne se situe pas au niveau d’une grande connaissance
théorique ou d’un grand savoir faire interprétatif. Elle se situe ailleurs. Elle implique une
disposition, une profonde aspiration a trouver le moyen d’entrer en contact avec le client, ceci en
tant qu’une personne face a une autre personne. Pour ce faire, elle dispose d’un certain
entrainement et d’une série de points de reperes (I’application des trois attitudes psychologiques
nécessaires et suffisantes). Mais pour 1’essentiel, son outil, c’est sa personne - avec tout ce
qu’elle a d’authentique a offrir, en y rattachant le désir incessant d’écouter et d’interagir, de
facon a ce que le client puisse se sentir entendu, accompagné et epaulé.

d) Dégagements métacognitifs

Dans ’ouvrage qu’ils ont rédigé en commun, Person-Centred Counseling in Action, Dave
Mearns et Brian Thorne (1988) nous livrent une série de réflexions se rapportant a un cas
clinique (celui de Joan) qui met particulierement bien en relief, tant le dialogue intérieur vécu par
le thérapeute durant des séances données, que celui vécu par le client durant ces méme séances.
Nous en retranscrivons ci-dessous 2 extraits particulierement saillants, celui se rapportant a la
1% session ainsi que celui se rapportant & la 5°™ session. Nous rapportons pour finir quelques
commentaires portant sur I’attitude adoptée par le thérapeute durant les deux derniéres séances
(sessions 16 et 17) car ceux-ci abordent un theme qui nous a toujours trés fortement interpellés —
la dynamique de pouvoir thérapeute-client. Celle-ci, loin d’étre uniforme et statique, a plutot
tendance a fluctuer au cours de la thérapie, le plus souvent en fonction des différentes phases de
celle-ci. En outre, les réflexions abordées dans la sous-section (e) ci-dessous chercheront a
rendre compte aussi finement que possible de la maniére dont ce theme a été élaboré par les
successeurs de Rogers durant les deux derniéres décennies :

e Réflexions autour du cas de Joan — cité dans Mearns D. & Thorne B. (1988)™
Au moment ou Joan vient consulter, elle est une jeune femme de 27 ans. Elle est mariée a Roger,
n’a pas d’enfants et travaille en tant qu’assistante sociale bénévole

Séance # 1 (1988 : Traduction libre, pages 128-130)

Joan (son compte-rendu 2 ans plus tard) : Juste au moment ou je passais le pas de la porte, il
m’a approchée en clignant des yeux comme s'il était nerveux. Je me suis dit « Mon Dieu, il
ne sera jamais assez fort pour moi ! ».

1% Mearns D. & Thorne B. (1988), Person-Centred Counselling in Action, Sage Publications LTD, London, 2" edit.



89

Durant les cing premieres minutes, je voulais prendre mes jambes a mon cou — mais je ne le
pouvais absolument pas — alors j’ai juste continué a parler. Je ne pensais pas que je
manifestais beaucoup d’émotion. Mais ¢a a changé quant il a dit « Vous avez [’air tres
tendue — avez-vous peur ? Est-ce que ceci est angoissant ? » J'entends sur la bande
d’enregistrement que je laisse échapper un soupir de soulagement, et je me souviens que
c’est a ce moment la que je [’ai regardeé pour la premiere fois.

Counselor (décrivant la tonalité de son intervention) : Vers la fin de la séance, je décide
d’interrompre Joan dans son flot de paroles. Je prends le temps de manifester de facon tres
délibérée et précautionneuse tout l'intérét que je lui porte. Je lui profere chaleureusement
ma compréhension de ce qu elle me témoigne, de facon tres affirmée.

Counselor : Vous m’avez dit vraiment beaucoup a propos de vous-méme aujourd hui. J ai
pu voir a quel point vous étiez apprehensive de faire cela. Mais j’ai également vu a quel
point c’était important pour vous de faire cela. Et j’ai été trés impressionné par votre
courage — pas question pour vous de laisser tomber sans que vous vous bagarriez.

Le narrateur : Dans la premiére partie du compte rendu de cette premiére séance, nous
avons porté notre attention en priorité sur le client et le matériel qu’il adressait. Cependant, il
est important de réaliser que le Counselor est également soucieux de passer en revue ce qui
I’anime en tant que personne ainsi que la maniére dont sa relation avec son client s’installe.

Nous avons donc jugé utile de rendre compte également des réflexions que le Counselor
s’adresse a lui-méme par rapport a sa facon d’étre en séance.

Counselor (décrivant ce qui I’animait au niveau de son expérience interne) : Au fur et a
mesure que je me penche sur ma fagon d’étre face a mon client durant cette premiére séance,
je me rends compte que je suis en fait tres nerveux au départ. Au premier abord, elle
semblait étre tres intense et sévere, comme si elle possédait des yeux qui pouvaient voir a
travers moi. Je me suis trouvé quelque peu désarconné par son intensité, et ¢a m’a pris
plusieurs minutes pour que je commence a me calmer. Son long monologue du départ m’a
donné [’espace me permettant de devenir davantage centré sur elle et de mettre mon
attention sur elle. C’était comme si au début je ressentais de la peur envers elle, et c’est
seulement au moment ou je me mis a porter mon attention sur elle que cela a commencé a
passer en arriére plan, et que je me suis mis a réellement [’apprécier en fonction du combat
qu ’elle menait.

Counselor (décrivant la maniére dont il ressentait la relation en train de s’installer) : J estime
que le moment le plus important fut celui ou en fin de séance j’ai si fermement arrété son flot
de paroles de fagon a lui faire savoir a quel point j’admirais son courage. Cette fagcon de
m’exprimer avec autant de fermeté a surement été importante pour elle par rapport a son
combat, mais sans doute [’a-t-elle également été pour qu’elle puisse commencer a se sentir
plus en confiance - et pour que notre relation puisse vraiment commencer a se tisser. Je me
sens tres confiant par rapport au potentiel de notre relation mais j’ai le sentiment qu’elle est
surement tres hésitante a s’engager réellement.



90

Il sera par conséquent important que je fasse des efforts soutenus pour lui communiguer mon
respect et le fait que je la comprends. J’ai le sentiment qu’a moins que je ne manifeste cela
avec la plus grande fermeté elle ne me croira pas.

Séance # 5 (1988 : Traduction libre, pages 136-137)
Counselor : Que se passe-t-il pour vous cette semaine ?
Joan : Pas grand chose.

Le narrateur : Joan est restée trés silencieuse et en retrait durant le premier tiers de la
séance. De fil en aiguille, le Counselor décida de confronter ce silence et le fait que Joan
évitait de le regarder, en exprimant ouvertement son vécu intérieur par rapport a cela.

Counselor : Il semblerait qu’aujourd hui vous avez jusqu’ici évité de me regarder ... et vous
étes beaucoup plus silencieuse ... comment vous sentez-Vous ?

Joan (en éclatant en sanglots) : C’est désespérant — je suis désespérée — Je n’arrive pas a le
faire — je n’arrive pas a le quitter (Roger)

Counselor : Y-a-t-il un quelqu’autre sentiment également présent ?
Joan : Je suis irrécupérable ... (pause) ... Je sens que je suis en train de vous laisser tomber.

Counselor : En train de me laisser tomber parce que vous n’étes pas aussi forte que vous
["avez été ?

Joan : Oui, je suis tellement embarrassée.
Counselor : Comme si je n’allais pas beaucoup vous aimer lorsque vous étes ainsi ?

Joan (en continuant d’éviter le contact avec les yeux) : Non — comment pourrait qui que ce
soit aimer une petite fille qui pleure ? (Elle se recrogueville sur le siege et tient ses jambes
avec ses bras en enfouissant sa téte entre ses genoux. Ses pleurs se transforment en sanglots
profonds)

Counselor (en se levant de son siége pour s’asseoir a coté de Joan sur le canapé et en mettant
tendrement son bras autour d’elle. Ils s’assoient ainsi pendant presque cinq minutes, Joan
continuant a sangloter de fagon continue).

Le narrateur : Durant le reste de la séance, le Counselor resta assis a coté de Joan, qui, une
fois qu’elle avait arrété de pleurer, commenca a parler de la tristesse qu’elle avait ressentie de
facon continue durant sa vie de jeune fille. Le Counselor dans cet extrait s’est comporté de
maniére pleinement centrée sur la personne. Il s’est montré empathique en rapport avec la
tristesse grandissante (voir I’isolement profond) de Joan, mais pas uniquement. Il a
également exprimé un haut degré d’estime/acceptation pour Joan, ceci en dépit du fait qu’elle
se comportait d’une maniere qu’elle considérait pour sa part comme étant inacceptable.



91

Durant toute cette séquence, le Counselor s’est montré parfaitement congruent en rapport
avec la qualité et ’intensité de ses propres sentiments et sensations ; il s’est méme montré
dispos¢ a manifester toute I’étendue de ce qu’il ressentait face a Joan, en se rapprochant
d’elle et en la tenant dans ses bras pendant qu’elle pleurait.

Il est peut-étre difficile de juger I’importance d’une interaction telle que celle-ci, sans étre
soi-méme dans la situation. Joan quant a elle, dans ses réflexions ultérieures, fut trés claire
quant a son appréciation du comportement du Counselor dans cette situation :

Joan : Je sentais qu il était disposé a simplement étre avec moi au milieu de ma dépression.
1l n’a pas essayé de m’en extraire. Je ressentais cela comme étant d 'une importance cruciale
méme s’il m’était difficile d’expliquer pourquoi c’était important. Ca avait quelque chose a
voir avec le fait que chaque fois que je m’attendais a ce qu’il me rejette, il est en fait venu
vers moi pour s’asseoir a coté de moi — cela signifiait qu’il était avec moi de fagon
réellement authentique, Ca m’a permis de faire face a toute l’intensité de mon isolement et
de trouver le moyen de la traverser.

Le narrateur : Le Counselor, a partir de ses notes, nous donne un récit semblable de cette
interaction

Counselor : La séance d’aujourd’hui fut aussi critique pour Joan que pour notre relation.
J’ai pu la rencontrer sur un terrain de grande désolation, et partager cela avec elle. 1l est
certain qu’elle se trouvait en proie a des sentiments tres puissants, parce que les sensations
que je vivais étaient incroyablement chargées : je débordais de sensations de désespoir et de
tristesse. Je la sentais de tout mon corps, et a la fin de la session je me sentais a la fois
exténué et énerve.

Réflexions sur la finalité du processus thérapeutigue et la posture altérée que le
thérapeute aura tendance a adopter alors gue le processus touche & sa fin (1988 :
Traduction libre, pages 161-2)

L’¢étude du cas de Joan et de son Counselor illustre bien le fait que le processus thérapeutique
se caractérise en fin de compte par de I’action. Cette action est la résultante de trois
développements importants : ’avénement d’un mouvement thérapeutique précipitant une
rapide augmentation du regard d’acceptation que le client porte sur lui-méme, le fait d’avoir
pu réduire les divers facteurs émotionnels qui entravaient une maniere de vivre plus active, le
développement progressif d’une capacité a gouter a une liberté de faire des choix et des
changements, qui auparavant paraissaient impossibles. Durant les séances 16 & 17 de notre
¢tude le Counselor s’est montré plus actif en ce sens qu’il a initié¢ des activités telles que le
passage en revue du processus accompli, I’effort de repérer d’éventuelles zones de travail
encore en suspens, et le fait d’inciter Joan a examiner chaque détail de sa vie, telle qu’elle se
présenterait une fois la thérapie terminée. Le type d’action initi¢é par le Counselor peut
inclure pour ce dernier, suggeérer a son client un certain nombre de stratégies a envisager, ou
aider son client a recueillir des informations concernant des choses telles que le travail, des
considérations légales, des allocations familiales, etc.



92

Cette facon de faire plus intervenante est une réponse au fait que le client commence lui-
méme a se prendre davantage en charge. Elle provient également du plus grand niveau de
mutualité qui progressivement se développe entre le Counselor et son client. Lorsqu’un
certain degré de mutualité s’installe, le Counselor peut faire de plus en plus confiance a son
client pour exercer le pouvoir qui est le sien au sein de la relation. Ceci libere le Counselor
afin qu’il puisse offrir de I’information, faire des suggestions, voire méme donner des
conseils, sachant que son client n’est pas exagérément impressionné par sa présence, et qu’il
sera capable de prendre ce qui lui est utile tout en rejetant ce qui ne lui parait pas I’étre.

e) Réflexions des successeurs de Rogers autour de la notion de la dynamique de
pouvoir Thérapeute-Client

e Lanon-directivité

Au fur et a mesure gque la pensée de Rogers a commencé a se faire connaitre, il est devenu tout a
fait évident que, par rapport a ce qui se faisait par ailleurs a 1’époque (les années 50), Rogers
préconisait une orientation nouvelle de la part du thérapeute, en particulier en ce qui concernait
sa mani¢re de se positionner a 1’égard de son patient. Il s’agissait pour le thérapeute
d’abandonner le positionnement communément adopté, impliquant des attitudes de jugement,
d’enquéte, d’investigation, de diagnostic, de soutien condescendant, etc. Au lieu de cela, le
thérapeute devait adopter un positionnement a méme de donner toute la place a la personne, a
son originalité et son épanouissement, en prenant le parti de se focaliser avant tout sur son vécu
et son ressenti (de la personne).

Trés vite, plutét que de se référer a la personne venant le consulter comme étant son patient,
Rogers opta d’utiliser la dénomination client. Ce faisant, Rogers cherchait surtout a souligner
I’indépendance de la personne et son pouvoir de se déterminer elle-méme — précisément parce
qu’il en était arrivé a étre intimement convaincu du fait que ¢’était le client qui savait mieux que
quiconque comment aller de 1’avant par rapport a ce qui le concernait au niveau de son
expérience intime.

Une affirmation faite par Rogers (1961), tres souvent citée, rend explicite le positionnement
implicite du thérapeute face a son client :

"C’est bien le client qui sait ou ¢a fait mal, quelles directions prendre, quels
problémes sont cruciaux, et quelles expériences ont été profondément enfouies™**
(Pages 11-12, traduction libre)

Rogers était a tel point convaincu de ce qu’il avangait en ce sens que lorsqu’il commenga a
pratiquer selon I’orientation nouvelle qu’il préconisait, il définit celle-ci comme représentant une
approche non-directive. 1l soulignait par la que la tche du thérapeute consistait bien davantage a
créer un climat de confiance - susceptible de favoriser la possibilité pour son client a prendre
contact avec ses ressources internes — plutét que de le guider, lui donner des conseils ou
I’influencer de quelque autre maniére que ce soit, afin qu’il prenne une direction donnée.

H Rogers (1961), On Becoming a Person, Constable, London




93

Méme si Rogers choisit assez rapidement d’abandonner 1’adjectif non-directif au profit de celui
centré-sur-la-personne pour qualifier son approche, il n’en reste pas moins que la méthode
d’intervention dite centrée-sur-la-personne, se décline de facon essentielle autour de ce concept
de non-directivité. De surcroit, la maniére de concevoir ce que signifie étre non-directif reste
encore et toujours un sujet chaudement débattu. Il vaut la peine par conséquent que 1’on prenne
le temps d’examiner cette notion d’un peu plus prés. Parce qu’a notre sens elle représente bien la
maniére classique et orthodoxe de la considérer, commencons par rendre compte, au travers de 3
citations particulierement révélatrices, de la maniére dont Sheila Haugh (2008) explicite cette
notion dans son article A person-centred perspective **:

Dans ce modele, le praticien n’est pas intéressé a et n’entrevoit aucun sens a
diriger le contenu des délibérations du client, ni le processus thérapeutique par
lequel il conviendrait que celui aborde celles-ci. A aucun moment le thérapeute
ne présume en savoir davantage que son client sur un processus qui appartient a
ce dernier. 1l ne fait aucune présupposition non plus quant a la maniere dont le
cheminement thérapeutique pourrait/devrait se développer. Le thérapeute ne
présume que d’une seule chose, a savoir que s’il arrive a fournir un
environnement psychologique empreint de sécurité, il en résultera un changement
de personnalité thérapeutique. (2008 : Traduction libre, Page 41)

Partant du principe que c’est le client et non le thérapeute qui est [’expert dans la
relation, il devrait étre évident, du moins théoriquement, que le pouvoir dans la
relation appartient au client.

La seule intention du thérapeute est de comprendre et de faire [’expérience, aussi
profondément que possible, du monde de [’autre tel qu’il le vit. Cette intention
ameéne tres naturellement a un positionnement de non-directivité. La non-
directivité n’est (cependant) pas pratiquée parce que c’est une maniere Centrée-
sur-la-Personne de travailler. (En réalité), une posture non-directive découle
naturellement du fait de s’employer a instaurer les conditions nécessaires et

suffisantes au changement thérapeutique. (2008 : Traduction libre, Page 43)

L’approche Centrée-sur-la-Personne est peut-étre bien [’approche qui place le
plus d’exigence sur les thérapeutes — ils n’ont qu’eux-mémes a offrir dans la
relation. Il n’y a pas de techniques, pas d’interventions qui puissent étre
planifiées d’avance en supervision ; il n’y a ni outils, ni stratégies qui peuvent
étre amenés dans [’arene si les choses se compliquent. Les seules aptitudes dont
doit disposer le thérapeute Centré-sur-la-Personne sont celles impliquant la
capacité de communiquer [’empathie et la considération positive inconditionnelle,
et 'aptitude consistant a savoir discriminer quand il peut étre opportun de
partager son propre vécu (la congruence (2008 : Traduction libre, Page 45)

12 Haugh & Paul (2008), The Therapeutic Relationship, Perspectives and Themes, PCCS books Ltd, Ross-on-Wye




%94

e S’employer a se montrer responsable envers son client

Godfrey T. Barrett-Lennard™ estime quant a lui que la notion de non-directivité ne doit pas a elle
seule déterminer cette facon de se positionner dite Centrée-sur-la-Personne. Selon lui, il importe
que le thérapeute se positionne autant dans ce qu’il s’emploie a faire, que dans ce
qu’expressément il choisit de ne pas faire.

Tout en reconnaissant la place incontournable du positionnement non-directif du thérapeute
Centré-sur-la-Personne, Barrett-Lennard tire la sonnette d’alarme quant aux dérives dans
lesquelles méme le thérapeute le mieux intentionné cours le risque de se perdre. 11 s’agit pour le
thérapeute d’étre particuliérement attentif au danger qu’il y aurait, sous prétexte de non-
directivité, a se laisser entrainer dans un non-faire, alors que la tache premiére du
thérapeute consiste a servir son client en tant que puissant allié, cherchant a I’accompagner
dans sa quéte et son besoin. Le thérapeute doit savoir situer la frontiere, trés fine, entre non-
directivité et irresponsabilité. Cherchant a cerner au mieux comment il incombe au thérapeute de
se montrer responsable envers son client, Barrett-Lennard (1998)™ pose les questions rhétoriques

suivantes :

Question : (Sommes-nous au service de notre client si nous prenons le parti de)
ne jamais manifester de réaction sauf pour faire état de ou de vérifier notre
compréhension ?

Réponse : Une telle contrainte extréme représenterait une caricature de « non-
directivité » ; ce faisant, ’accompagnant se montrerait immanquablement non-
congruent.

Question : (Sommes-nous au service de notre client si nous prenons le parti de)
ne jamais mettre en avant une quelconque opinion par rapport a un plan d’action
a suivre, alors que notre client nous le demande ?

Réponse : « Jamais » est trop fort bien entendu ; car si [’accompagnant préte
attention a la signification du ressenti qui motive la requéte d’opinion, il lui
devient possible de répondre d'une maniére qui lui permet de n’étre que trés peu
interventionniste — il s agit de trouver une fagon de répondre qui invite le client a
s exprimer ou a aller plus loin dans [’exploration qu’il méne — cette fagon de faire
a tendance a produire un effet plus puissant que celui qui se produit quand
["accompagnant se contente de répondre directement.

Question : (Sommes-nous au service de notre client si nous prenons le parti de)
ne jamais directement inviter [’autre a essayer quelque chose au cours d’un
processus, alors que notre intuition ou notre expérience nous suggere que cela
pourrait s’averer aidant ? (Page 361)

B Godfrey T. Barrett-Lennard (1998), Carl Rogers’ Helping System, Sage Publications Ltd, London



95

Réponse : Les thérapeutes Centrés-sur-le-Client seraient de nos jours divises
quant a la réponse qu’ils apporteraient a cette question. Toutefois ils seraient
tous d’accord de dire que si jamais un thérapeute prenait le parti de suggérer une
expérimentation de ce genre, il conviendrait qu il le fasse sous forme d’invitation
sincére associée a une écoute en profondeur.

Les questions rhétoriques citées par Barrett-Lennard ci-dessus sont loin d’étre exhaustives et
elles ne sont pas uniquement posées par lui. Tout comme Barrett-Lennard, Dave Mearns et Brian
Thorne se sont eux aussi longuement questionnés autour de cette question de dynamique de
pouvoir Thérapeute-Client.

De toutes les idées suscitées par ce type de questionnement, celles qui nous interpellent le plus
sont celles qui mettent en avant 1’intérét, parfois trés marqué, a ce qu’il y ait entre le thérapeute
et son client un dialogue véritablement symétrique — un dialogue trés spontané et soutenu
d’échanges en aller-retour, ou les protagonistes ne se soucient guére plus de savoir qui doit ou ne
doit pas prendre la main, ou a qui des deux échoit le role d’expert.

Nous déduisons de tout ceci que selon les caractéristiques spécifiques du thérapeute, certains
adopteront un style plus collaboratif, un style ou les concepts de mutualité et d’alliance de
travail occuperont une place plus importante. 1l est méme possible que pour guelques-uns, cette
facon de faire davantage orientée « travail en équipe » sera indispensable — le moyen auquel ils
auront recours s’ils veulent pouvoir se montrer suffisamment congruents.



96

CHAPITRE V

Convergences (I’analyse des appréciations recueillies)

Dans cet avant dernier chapitre, nous faisons le point, & savoir si les données que nous avons
recueillies valident ou non I’hypothése de Rogers selon laquelle, de fagcon discernable au sein
d’approches thérapeutiques diverses et variées, les praticiens reléveraient les méme six
conditions necessaires et suffisantes au changement psychothérapeutique.

Ce point, nous le faisons en premier lieu en examinant a tour de réle chacune des six conditions,
en indiquant chaque fois la fréquence a laquelle chaque condition aura ou non été citée par les
praticiens des 4 approches, autres que I’ACP, sur lesquelles nous nous sommes penchés dans
cette etude.

En deuxiéme lieu, nous rendrons compte de toutes autres conditions qui aux yeux de I’un ou
I’autre des praticiens des diverses approches sur lesquelles nous nous sommes penchés dans cette
étude (les successeurs de Rogers inclus), représentent aussi des conditions déterminantes au
changement psychothérapeutique (en sus des six postulées par Rogers).

Nous poursuivrons en évaluant la nature des diverses conditions ainsi examinées : lesquelles
peuvent étre percues comme représentant des facteurs curatifs communs « non-spécifiques » a
I’école d’appartenance, et lesquelles seraient a contrario spécifiques a 1’école d’appartenance ?
Nous essayerons ¢galement d’évaluer le degré auquel chacune de ces conditions se rapportent ou
non, a la qualité de la relation thérapeutique.

Nous terminerons enfin en développant la notion, selon laquelle 1’hypothése de Rogers
concernant les six conditions nécessaires et suffisantes au changement psychothérapeutique, se
situerait au sein d’une métapsychologie constructiviste, unique en son genre.

a) Etat des lieux des six conditions de Carl Rogers

e La#1: Le contact psychologique Thérapeute-Client : une relation entre le client et le
thérapeute existe ; dans cette relation, chacun des protagonistes (client et thérapeute) percoit
I’autre comme étant un étre important a ses yeux.

Cette 1°® condition est largement reconnue par tous les praticiens, comme étant essentielle au
changement psychothérapeutique. Tous insistent de facon trés appuyée sur ce point. Et méme
s’ils utilisent un vocabulaire différent de celui de Rogers, il ne fait aucun doute que cette
condition est effectivement retenue par tous, comme étant essentielle.

o La# 2: L’ état d’incongruence ou la vulnérabilité du client : le client est dans un état
d’incongruence par rapport a ce qu’il vit ; il y a divergence entre son expérience (ce qu’il vit
réellement) et ce qu’il peut en percevoir consciemment et en faire part a d’autres. De surcroit,
cette incongruence 1’angoisse et le motive a rester en relation




97

Cette 2°™ condition est moins reconnue que la 1%¢. Par contre, William Glasser y fait
expressement référence dans le cadre de sa théorie de la santé, en évoquant [’érat
d’irresponsabilité du Patient. Harry Stack Sullivan y fait également référence en évoquant le
penchant d’un patient a déformer sa perception des autres (distorsion parataxique). William
Glasser, de son coté, considére que les patients qui viennent le consulter, font état d’une forte
divergence entre leur maniére de se confronter a la réalité et leur maniére d’essayer de satisfaire
leurs besoins essentiels, et que la mise en relief de cet état de fait est une étape essentielle dans le
processus de changement psychothérapeutique. Harry Stack Sullivan quant a lui, méme s’il
considere qu’aider un patient a réduire les distorsions parataxiques qui I’accablent fait partie des
taches du praticien, ne pose pas explicitement que I’état du patient dans ce sens représente une
condition déterminante a un changement psychothérapeutique. 1l nous parait raisonnable
cependant de considérer que cette condition est néanmoins implicitement reconnue de sa part.

En ce qui concerne les autres praticiens, méme s’il est plausible que 1I’un ou I’autre reconnaisse
implicitement le coté essentiel de cette condition, ils laissent assez peu d’indices a ce sujet.

e La#3: 1L état de congruence ou ’authenticité du thérapeute : le thérapeute est congruent
a I'intérieur de la relation thérapeutique. Le thérapeute est lui-méme profondément impliqué
dans la relation qu’il entretient avec son client. Il ne joue pas la comédie. Il communique ce
qu’il vit réellement (il fait preuve de transparence); il s’évertue a adopter une maniere d’étre
en relation avec son client qui soit pleinement authentique.

Cette 3*™ condition fait partie elle aussi des conditions largement reconnues par tous les
praticiens comme étant essentielle au changement psychothérapeutique. Tous insistent de facon
trés appuyée sur ce point. Et méme s’ils utilisent un vocabulaire un peu différent de celui de
Rogers, il ne fait aucun doute que cette condition est effectivement retenue par tous comme étant
essentielle.

e La#4: La considération positive inconditionnelle du thérapeute : le thérapeute accepte
le patient (dans ce qu’il vit) inconditionnellement, sans jugements, approbation ou
désapprobation. Cela permet au client de développer une meilleure estime de soi au fur et a
mesure qu’il prend conscience d’expériences qui l’ont jusqu’a la conduit, a cause de
jugements biaisé€s portés sur lui par d’autres, a développer une vision déformée de sa propre
valeur intrinséque.

Cette 4°™ condition fait partie des plus difficiles a situer. D’un coté, il ne fait aucun doute que
tous les praticiens insistent sur I’importance qu’il y a pour eux d’avoir a I’égard de leurs patients
une attitude d’acceptation, une attitude respectueuse et susceptible de promouvoir un climat de
sécurité durable sur lequel patient et thérapeute peuvent conjointement prendre appui.



98

D’un autre c6té, on peut légitimement se poser la question, a savoir, si dans tous les cas cela
correspond a quelque chose de tout a fait équivalent a ce que Rogers entend par considération
positive inconditionnelle ? C’est avec quelques réserves que nous concluons néanmoins que cette
condition est trés probablement (au moins implicitement) reconnue par tous.

e La#5: Lacompréhension empathique du thérapeute : le thérapeute fait preuve d’une
compréhension empathique du cadre de référence interne du client ; de surcroit, il parvient a
lui communiquer cette compréhension. Plus le thérapeute réussit avec justesse a eprouver et a
communiquer avec empathie ce qu’il pergoit de ce que vit son client, plus ce dernier devient

capable d’apprécier a sa juste mesure la considération positive inconditionnelle que lui
accorde son thérapeute.

Paradoxalement, cette 5°™ condition fait partie de celles qui, de la part des divers praticiens que
nous avons examinés, s’aveérent les moins souvent explicitement relevées comme étant
déterminantes. Nous disons « paradoxalement » car il semble assez largement acquis dans le
monde de la psychothérapie qu’il est « politiquement correct » de considérer que la capacité de
faire preuve d’empathie est une aptitude essentielle a tout psychothérapeute digne de ce nom.
Toujours est-il que ni William Glasser ni Harry Stack Sullivan ne 1’évoque explicitement, et il
n’est méme pas évident qu’ils y font référence un tant soit peu implicitement. Irvin Yalom quant
a lui, méme s’il en fait référence dans certains de ses ouvrages, ne nous parait pas l'avoir
explicitement évoquée comme représentant pour lui, une condition essentielle au changement
psychothérapeutique.

Ceci dit, nous pensons qu’il y a la une omission qu’il s’agit de qualifier tant en référence au
concept d’empathie qu’a celui de considération positive inconditionnelle. En analysant la
situation d’un peu plus pres, il y a tout lieu de croire que si de nombreux thérapeutes ne mettent
pas forcément 1’accent sur les concepts d’empathie et de regard positif inconditionnel, c’est
qu’ils se référent a I’espace thérapeutique que ces attitudes sont censées favoriser avec un autre
vocabulaire. Frieda Fromm-Reichmann par exemple parle d’engagement actif, authentique et
complice du thérapeute. William Glasser parle d’implication relationnelle. Irvin Yalom parle de
I’aptitude duelle du thérapeute en tant qu’artisan/participant d’une rencontre Thérapeute-Patient.
Harléne Anderson quant a elle parle de la capacité du Thérapeute a découvrir son Patient en
écoutant/entendant les multiples voix qui le constituent en tant que personne. Méme si les mots
ne sont pas les mémes, et les attitudes soulignées ne sont pas exactement identiques, il n'en reste
pas moins qu’il ne nous parait pas faux d’estimer, qu’elles peuvent toutes étre regroupées en
fonction d’une aptitude et/ou engagement d’implication relationnelle profonde et sincére.

Pour finir, nous aimerions rappeler la maniere dont Peggy Penn (approche collaborative) définit
I’écoute : "Pour moi, écouter est un art qui se pratique sur plusieurs fronts a la fois : en 1% lieu,
je suis toujours alerte au fait de savoir si je ressens de I’empathie ou de la compassion pour la
famille ou pour certains de ses membres” (Citée dans Anderson (2007), pages 104-105, Chapitre 7,
traduction libre) L

! Anderson & Gehart (Dir., 2007), Collaborative Therapy, Taylor & Francis Group, New York



99

e La#6:Laperception du client : le client pergoit, au moins a un degré minimal, I’empathie
et la considération positive inconditionnelle que lui communique son thérapeute.

Partant de ce que nous évoquons sous le point 5 immédiatement ci-dessus, dans la mesure ou
I’on considére acceptable de remplacer dans ce descriptif « 1’empathie et la considération
positive inconditionnelle » par « aptitude et/ou engagement d’implication relationnelle profonde
et sincére », il ne fait non plus aucun doute que cette condition est également retenue par tous
comme étant essentielle, du moins de facon implicite. Sans doute est-ce William Glasser qui
souligne I’'importance de cette condition le plus explicitement.

b) Les conditions additionnelles, également communément considérées comme étant
déterminantes au changement psychothérapeutique (en sus des 6 postulées par Rogers)

Notre étude nous a permis de repérer au moins 5 conditions additionnelles auxquelles les
praticiens attribuent de facon récurrente une importance déterminante, pour que se produise un
changement psychothérapeutique constructif. Quatre (4) de celles-ci, toutes citées entre autres
par Irvin Yalom, représentent également 4 des 6 conditions énumérées par J. D. Frank (1971)
cité par Chambon et Michel Marie-Cardine (2010) * comme étant des facteurs curatifs communs
non-spécifiques (non-rattachés a une mouvance psychothérapeutique spécifique). Elles sont :

e Les attitudes ou méthodes contribuant & accroitre la motivation du patient.

e Les attitudes ou méthodes contribuant a accroitre le sentiment de maitrise et d’efficacité
personnelle.

e [’opportunité de pratiquer de nouveaux comportements.

e Les attitudes ou méthodes contribuant a stimuler ou a faire émerger le ressenti et les
émotions.

La 5™ condition & laquelle les praticiens contemporains semblent accorder une importance en
forte croissante a trait a :

e L’opportunité pour thérapeute et patient, sous forme de partenariat « collaboratif » et au
travers de conversations dialogiques symétriques, de construire ensemble un cheminement
vers de nouvelles possibilités, de nouvelles directions, de nouveaux objectifs et de nouveaux
comportements.

En ce qui concerne les 3 premiéres des conditions additionnelles énumérées ci-dessus, alors que
Yalom les évoque assez explicitement comme étant déterminantes au changement, ¢’est un peu
moins évident en ce qui concerne les autres praticiens. Tout au plus, et particulierement du point
de vue des praticiens Centrés-sur-la Personne, il ne serait pas faux de considérer que celles-ci
sont assez généralement implicitement reconnues, comme représentant plutdt des effets
secondaires qui se mettent en place « naturellement » et «automatiquement », a partir du
moment ou les conditions déterminantes de bases de Rogers se trouvent activées en amont.

? Chambon et Cardine, (2010), Les Bases de la Psychothérapie, 3°™ édition, Dunod, Paris



100

Pour la 4°™ condition additionnelle (celle concernant la stimulation émotionnelle), son
importance est soulignée tant par Yalom que par Fromm-Reichmann. Rogers, bien gu'il ne
I’inclue pas parmi les conditions qu’il estime étre nécessaires et suffisantes au changement
thérapeutique, lui accorde implicitement une importance considérable. L’objet de son approche
consiste bel et bien a faciliter chez son client I’accés au champ complet de son potentiel
d’experiencing (étant entendu que la capacité d’éprouver des sentiments constitue une part
primordiale du potentiel d’experiencing de la personne).

Pour la 5*™ condition additionnelle, comme l’on peut s'y attendre, son importance est
particulierement explicitement reconnue par les thérapeutes collaboratifs. Elle est cependant
également soulignée de facon importante par les psychanalystes interpersonnels et les
thérapeutes existentiels. De surcroit, son importance est également soulignée par quelques-uns
des successeurs de Rogers les plus renommés, dont Dave Mearns, Brian Thorne et Godfrey
Barrett-Léonard.

Comme nous pouvons le constater, a une seule exception notoire, toutes les conditions
considérées « déterminantes & un changement psychothérapeutique constructif » que notre
étude a pu relever, que se soit celles « de base » telles qu’énoncées par Rogers, ou celles
auxquelles nous nous référons en tant que conditions « additionnelles » telles qu’énoncées par
Frank J.D. tombent dans la catégorie des « facteurs curatifs communs non-spécifiques ».
Avant de poursuivre, il convient donc que nous examinions cette exception d’un peu plus pres.

L’exception a laquelle nous nous référons concerne le point # 6 énoncé dans la sous-section (e)
de la section du chapitre 1V se référant a la Psychanalyse Interpersonnelle, soit :

e La capacité du Patient & affronter les expériences douloureuses de son passé de facon a
récupérer une capacité a éprouver plus entiere : La psychanalyse Interpersonnelle repose
sur la notion que, 1’élément central a toute difficulté de vie se rattache a un traumatisme

douloureux survenu a la suite d’une interaction interpersonnelle trés (trop) perturbée. Ce
traumatisme douloureux a presque toujours comme conséquence chez le patient, de limiter
ou de réduire d’une maniere ou d’une autre, sa capacité a pleinement vivre ses sentiments ou
émotions. Si la tache essentielle du psychanalyste sera d’aider son patient a lever le voile sur
les facteurs qui ont contribué a limiter son potentiel de ressenti (en s’appuyant sur
Pinterprétation), la capacité du patient a résolument affronter les expériences douloureuses
de son passé sera indiscutablement I'un des é€léments indispensables pour qu’il puisse
finalement récupérer le potentiel de ressenti qu’il avait perdu de ce fait.

Cette condition, qui a priori sous-entend que nous acceptions cette notion chere a la
psychanalyse selon laquelle 1’élément central a toute difficulté de vie se rattache a un
traumatisme douloureux survenu a la suite d’une interaction interpersonnelle trés (trop)
perturbée, nous apparait comme représentant plutét un facteur curatif spécifiqgue a la
Psychanalyse Interpersonnelle, de surcroit impliquant un recours a I’ interprétation.



101

Certaines personnes considéreront que cette condition se caractérise irrémédiablement comme
étant un facteur « spécifique a la psychanalyse ». En ce qui nous concerne, nous pensons qu’il y
a moyen de I’envisager sous un angle un peu différent. Afin d’expliciter cet angle, nous allons
commencer par citer (en deux temps) Pam Howard, citée par Haugh (2008) psychanalyste
contemporaine, dont les propos refletent bien le point de vue de la psychanalyse
Interpersonnelle, tel que nous I’avons évoqué jusqu’ici :

Dans l'approche qui est la notre, « [’interprétation » acquiert un sens nouveau :
le thérapeute oriente [’attention de son client envers ce qu’il suppute étre un
matériel inconscient se manifestant soit dans sa narration, soit dans la relation
entre eux. Ce faisant, il cherche a soutenir son client dans les efforts que ce
dernier déploie pour vaincre les résistances qui [’'empéchent de se « connaitre
soi-méme » - c'est-a-dire de ce qui ['empéche d’étre en prise avec ce qu’il
souhaite oublier. L’attention du praticien est par conséquent centrée sur un
processus qui cherche a faciliter le dépassement d’une résistance, plutot que de
chercher a interpréter (par exemple) « la signification véritable » d'un lapsus. La
valeur premiere d’une interprétation se situe bien davantage dans sa capacité a
stimuler de nouvelles connections, a créer une ouverture sur de nouvelles
pensées, de nouvelles idées et/ou de nouvelles associations. Il ne s’agit en aucun
cas de croire que l’on peut circonscrire de fagon lapidaire ce que [’on croit étre
la « signification juste » (Chapitre 3, page 31, traduction libre) *

*hhkkkhkhkkkhkhkkkikhkkkhkhkkikhkkhkhkkhkikkhkikkiihkkiik

Les critiques adressées a la psychanalyse se sont largement focalisées autour du
concept de ['inconscient et la maniere dont ['usage de celui-Ci vient, selon ces
critiques, créer une tension qui gréve l’autonomie d’une personne. Les critiques
de ce genre suggerent qu’en entreprenant un travail qui se focalise
prioritairement sur les communications inconscientes, le client s’expose aux
interprétations arbitrairement subjectives de son psychanalyste. Selon cet
argument, s’il advient qu’un client conteste la véracité de ce que lui suggere son
psychanalyste, ce désaccord se trouve invariablement interprété par le
psychanalyste comme représentant une résistance a [’encontre d’une
compréhension nouvelle.

L’on peut aisément voir comment ce type d’approche se préte a un abus de
pouvoir de la part du praticien. Cependant, en dépit du fait qu’il est certain que
ce type de mauvaise pratique a effectivement lieu dans certains endroits, il n’en
reste pas moins que la critique telle que formulée ci-dessus se fonde sur une
méconnaissance du réel projet que se fixe la psychanalyse contemporaine.

3 Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye



102

En réalité, ce que l'on vit en engageant et en vivant une relation thérapeutique
psychanalytique réussie, c’est que les manifestations que [’on observe sont en fait
explorées avec beaucoup de subtilité et de circonspection. L’on participe
conjointement et de facon collaborative a une démarche animée par une curiosité
se portant sur les processus inconscients qui se jouent entre patient et thérapeute.
Le psychanalyste, tout en n’étant nullement troublé par I’asymétrie évidente de la
relation, s’emploie & amener au centre de cette enquéte conjointe toutes les
aptitudes thérapeutiques qui sont les siennes, et de facon plus importante encore,

sa personne toute entiére. (Chapitre 3, Page 32, traduction libre) *.

Ce qui nous interpelle dans ce que nous dit Pam Howard, c’est a quel point le processus décrit,
s’inscrit dans un processus fortement animé par deux des conditions additionnelles mentionnées
plus haut, comme représentant des conditions déterminantes au changement
psychothérapeutique, soit :

e Les attitudes ou méthodes contribuant a accroitre le sentiment de maitrise et d’efficacité
personnelle.

e [’opportunité pour thérapeute et patient, sous forme de partenariat « collaboratif » et au
travers de conversations dialogiques symétriques, de construire ensemble un cheminement
vers de nouvelles possibilités, de nouvelles directions, de nouveaux objectifs et de nouveaux
comportements.

En tenant compte de la maniere dont le Psychanalyste Interpersonnel contemporain s’emploie a
conduire le processus qu’il cherche a mener, 1’on s’apergoit que dans ce contexte particulier, la
condition # 6 citée plus haut, n’est réellement spécifique a la psychanalyse qu’au niveau du
contenu examiné (les expériences douloureuses du pass€). A contrario, en ce qui concerne la
démarche elle-méme (conduite en fonction d’un processus collaboratif tel que le décrit Pam
Howard ci-dessus), nous nous trouvons en fait engagés dans une démarche bien davantage
déterminée par les deux conditions non-spécifiques susmentionnées. Conduite avec succes, le but
recherché d’une telle démarche consiste de surcroit a faciliter la survenue d’une 3*™ condition
additionnelle non-spécifique, soit :

e Les attitudes ou méthodes contribuant & stimuler ou a faire émerger le ressenti et les
émotions.

Nous en resterons la pour I’instant concernant les conditions additionnelles qui ont émergé de
notre étude. Ce qui nous parait étre le plus important, c’est que méme si nos lecteurs contestent
certaines des conclusions qui découlent de notre analyse, le fait demeure qu’il y un nombre trés
considérable de convergences entre les écoles en ce qui concerne les conditions déterminantes
pour que se produise un changement psychothérapeutique, et que trés peu de facteurs spécifiques
a une école donnée sont retenus (méme par 1I’école en question), comme représentant 1’une des
conditions déterminantes a un changement psychothérapeutique.

4 Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye



103

c) Parmi les divers facteurs généraux souvent cités comme contribuant a un
résultat therapeutique satisfaisant, quelle place la recherche accorde-t-elle a la
qualité de la relation thérapeutique ?

Alors que notre étude démontre trés clairement que de toutes les conditions relevées, ce sont

celles ayant trait aux caractéristiques d’une relation thérapeutique de qualité qui sont le plus

souvent citées par les thérapeutes comme étant déterminantes au changement thérapeutique, il

nous parait utile de brievement nous pencher sur ce que la recherche laisse entrevoir a ce propos,

au travers des conclusions de 4 études scientifiques particulierement pertinentes a nos yeux.*

° L’étude de Orlinsky, Grawe et Parks (1974) (Citée dans Haugh (2008) p. 111, traduction libre) >a

Dans cette étude les auteurs nous enjoignent a ne pas sous-estimer I’importance de la relation

thérapeutique. Ils notent que 1I’impact de la qualité de la relation thérapeutique peut étre percu au

travers de plus de 1000 études. En entreprenant une méta-analyse de toutes ces études, ils en

arrivent a identifier les 4 facteurs suivants comme étant les plus déterminants a un résultat

thérapeutique satisfaisant :

e La participation du patient a un niveau qualitatif élevé.

e Le lien thérapeutique, en particulier tel qu’il peut étre cultivé par le patient.

e La contribution du thérapeute, particuliérement au travers d’un engagement authentique,
empathique, affirmé et collaboratif.

e L’application talentueuse de puissantes interventions thérapeutiques.

e L’étude de Wampold (2001) (Citée dans Haugh (2008) p. 10, traduction libre) 5

Dans cette étude I’auteur ayant conduit une méta-analyse sur des décennies de pratique en arrive
a conclure qu’il n’y a pas de mesure de différence significative portant sur les résultats obtenus
par une approche plutét que par une autre. Il identifie cependant 3 facteurs qui influent sur le
résultat, facteurs auxquels il attribue un degré d’importance comme suit :

e Les effets généraux : les facteurs communs non spécifiques inhérents a toutes les
approches psychothérapeutiques 70%

o Les effets spécifiques : les aspects liés un modele spécifique. 08%

e Une variance inexpliquée : trés probablement liée a des différences entres clients. 22%

o L’étude de Asayvet Lambert (1999) (Citée dans Haugh (2008) p. 10, traduction libre) 5

Dans cette étude, les auteurs en arrivent a considérer qu’une amélioration par la thérapie peut
étre approximativement attribuée a 4 facteurs de la maniére suivante :

e Les variances liées a des différences clients et a des influences extra-thérapeutiques 40%

e La qualité de la relation thérapeutique 30%
e Les attentes et les effets placebos 15%
e Les techniques liées a des méthodes specifiques 15%
5a,b&c

Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye



104

e L’étude de Bozarth et de Motomasa (2005) (Citée dans Haugh (2008) p. 140, traduction libre) ®

Dans cette étude, les auteurs en arrivent a considérer qu’une relation thérapeutique de qualité
influe de facon considérable sur un résultat thérapeutique satisfaisant, quel que soit le paradigme
thérapeutique de 1’approche employée (réactif ou actualisant). Si d’une part, les thérapeutes
employant des approches appartenant au paradigme réactif se focalisent davantage sur des
variables déterminées par eux-mémes, et que d’autre part les thérapeutes employant des
approches appartenant au paradigme actualisant se focalisent davantage sur des facteurs qui
contribuent a ce que le client en arrive a se sentir davantage libre de contraintes sociales, les
données suggerent que quel que soit le paradigme de reférence la relation thérapeutique
contribue bien davantage au succes de la thérapie que les techniques employées ou les
stratégies adoptées.

Nous sommes donc heureux de constater que les résultats mis en évidence par ces études,
viennent largement corroborer nos propres conclusions.

d) Rogers, auteur d’une métapsychologie constructiviste unique en son genre

Partant des résultats que nous avons recueillis, analysés et interprétés au travers de notre étude,
nous pourrions nous satisfaire de penser que Rogers, en postulant six conditions nécessaires et
suffisantes au changement psychothérapeutique, avait congcu une théorie bien avisée et quelque
peu avant-gardiste, portant sur les convergences reliant entre elles la plupart des différentes
approches psychothérapeutiques. En analysant cette question d’un peu plus prés, il apparait que
I’hypothése de Rogers est en réalit¢é bien davantage le fruit d’une élaboration
métapsychologique, unique en son genre.

Nous terminerons donc cette section par un survol de ce que I’on entend par métapsychologie.
Nous commencerons par un résumé trés succinct de la célébre métapsychologie élaborée par
Freud en son temps. Nous examinerons ensuite, de facon tout aussi succincte, la
métapsychologie élaborée par Rogers environ 40 ans plus tard, tout ceci afin d’affirmer la notion
que quoi qu’elle n’ait jamais atteint la célébrité de celle de Freud, la métapsychologie de Rogers
a eu un retentissement trés profond sur les conceptions psychothérapeutiques modernes,
introduisant peu ou prou un nouveau paradigme qui commence a peine a étre apprécié a sa juste
valeur.

e Les principes de métapsychologie selon Freud (1915) ’

Jusqu’au 18°™ siscle, I’esprit était raison. La grande révolution de la psychanalyse dans I’étude
du fonctionnement de I’esprit est donc liée a la notion d’inconscient. C’est parce qu’il voulait
s’opposer a la psychologie de I’époque (qui ne s’intéressait qu’aux seuls phénomenes conscients)
que Freud créa le mot métapsychologie. Il créa ce mot en référence au terme metaphysique,
celui-ci représentant 1’étude des éléments non-pris en compte par la science officielle (méta =
au-dela de, apres). Ce faisant, 1’idée de Freud était d’élaborer une théorie portant sur la maniére
dont il considérait ce qu’il nomma la réalité psychique (par opposition a la réalité extérieure).

6 Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye
" Freud S. (1968), Métapsychologie, traduit de I’allemand par Jean Laplanche et J.B.Pontalis, Galimard, Paris,



105

Par sa métapsychologie, Freud nous décrit une conception de la réalité psychique s’articulant au
travers de trois principes. C’est avant tout une vision de 1’organisation d’une vie psychique
inconsciente que ces trois principes nous révelent, comme suit :

e Le principe économique qui porte un regard sur la notion de désir et renvoie au concept de
Libido.

e Le principe dynamique qui porte un regard sur la notion de personnalité en mouvement et
renvoie au concept de Pulsion.

e Le principe topique qui porte un regard sur la notion d’instances psychiques et renvoie
(entre autres) aux concepts du Ca, du Moi et du Sur-moi.

Selon Freud, ces trois principes mettent en relief le biais par lequel un conflit psychique peut étre
géneré, et comment il peut évoluer. lls révelent que le désir se manifeste par des contradictions,
et que I’individu est en fait un étre divisé et secoué entre différentes volontés, le plus souvent
inavouables.

. Les principes de métapsychologie selon Rogers*psychothérapie et relations Humaines, ESF (2009)

Depuis I’avénement de Freud, et ce jusqu’au milieu du 20°™ sigcle environ, la psychologie s’est
focalisée essentiellement sur les comportements, les psychopathologies et les processus
inconscients. Rogers quant a lui s’est trés vite davantage intéressé au monde interne de la
personne, telle que celle-ci pouvait le vivre a un instant donné, soit a une vie psychique
experientielle (par opposition a celle, inconsciente, a laquelle Freud s’est intéressé).

Par sa métapsychologie, Rogers nous décrit une conception de 1’expérience subjective de la
personne s’articulant au travers de trois principes. C’est avant tout une vision de 1’organisation
de la personne par rapport a son identité, ses relations interpersonnelles et la maniere dont elle se
situe dans le monde que ces trois principes nous révelent, comme suit :

e La tendance actualisante qui porte un regard sur la maniére dont 1’organisme cherche a se
développer dans le sens d’une autonomie et d'une unité en croissance constante.

e La notion d’expérience interne (Experiencing) qui porte un regard sur la maniere dont
I’organisme organise son vécu et son ressenti, tant celui qui est conscient que celui
inconscient.

e La notion du Moi (Self) qui porte un regard sur la maniére dont I’organisme, sur la base de
son expérience interne, se construit une vision du monde personnalisée et une conception de
lui-méme en tant que personne unique.

Selon Rogers, ces trois principes mettent en relief le biais par lequel I’expérience subjective
d’une personne la propulse a se construire une identité, une vision du monde et une maniere de
se positionner en relation avec les autres.

En faisant ce petit détour par cette notion de métapsychologie, nous avons cherché a demontrer,
qu’étant donné I’aspect radicalement constructiviste de la métapsychologie que Rogers a
élabore, il était inéluctable en réalité que celui-ci veuille a un moment donné élaborer une
hypothése portant sur les conditions les plus essentielles au changement psychothérapeutique.



106

Schémas illustrant le degré de convergence entre écoles en ce qui concernent les différentes conditions
considérées comme étant déterminantes pour que se produise un changement psychothérapeutique

Conditions nécessaires et Reality e Person-
. Interpers. | Existential | Collaborat.
suffisantes selon Carl Rogers | Therapy Centered
1)lLe contact psychologique Thérapeute- 1 1 1 1 1
Client
2) L'état d'incongruence ou la vulnérabilité du
. 1 1 - - 1
Client
3) g'etat de congruence ou l'authenticité du 1 1 1 1 1
Thérapeute
4) La considération positive inconditionnelle
du Thérapeute 1/2 1/2 1/2 172 1
9) ’La compréhension empathique du 1/2 1/2 1/2 1 1
thérapeute
6) La perception du Client 1 1/2 1/2 1/2 1
Score maximum possible = 30 Score total 23
Facteurs non-spécifiques Reality Interpers. | Existential | Collaborat. Person-
communs selon J. D. Frank | Therapy Centered
1) Les attitudes ou méthodes contribuant a
accroitre la motivation du Client 1/2 1/2 ! 1 1/2
2) Les attitudes ou méthodes contribuant a
accroitre le sentiment de maitrise chez le 1/2 1/2 1 1/2 1/2
Client
3) L'opportunité de donner au Client
I'occasion d'expérimenter de nouveaux 1 1/2 1 1/2 1/2
comportements
4) Les attitudes ou méthodes contribuant a
faire émerger le ressenti et les émotions du - 1 1 1/2 1/2
Client
5) L'opportunité pour Thérapeute et Client
. . . - 1 1 1 1
de travailler en partenariat collaboratif
Score maximum possible = 25 Score total 17

Légende des scores : 1 = convergence explicite, 1/2 = convergence implicitement posée




107

CHAPITRE VI

Pour m’approprier une approche pleinement personnalisée, j’ai
choisi d’élaborer un modéle complexe s’articulant par rapprochement
épistémologigue sur des éléments issus de plusieurs mouvances

Arrivés au terme de notre étude, il nous parait capital d’aborder une derniére question avant de
conclure : les conclusions que nous avons tirées de notre étude vont-elles influencer notre
pratique personnelle ? Si oui, comment ?

Pour répondre a cette question de nature plus personnelle que toutes celles abordées jusqu’ici, il
nous parait approprié de continuer « a la premiere personne » en employant le « Je ».

Alors que je m’appréte a répondre a ces questions, je me rends compte a quel point mon
mémoire s’est impos¢ a moi pour me donner 1’occasion de rendre de multiples hommages. Par ce
mémoire, j’ai voulu rendre hommage a Carl Rogers bien sdr, mais aussi a William Glasser, a
Harry Stack Sullivan, & Irvin Yalom, & Harléne Anderson, soit & tous ces penseurs
humanistes dont les travaux m’ont passionné tout particuliérement. J’ai voulu leur rendre
hommage pour beaucoup de raisons, la plus importante étant que leurs contributions m’ont
parues déterminantes a 1’avancée d’une vision plurielle de la psychothérapie. Dans ce sens, je
tiens également & rendre hommage a tous ces autres penseurs moins connus que j’ai également
cités et dont les contributions m’ont également paru déterminantes. Parmi ceux-ci, Ernst Von
Glasersfeld mérite une mention spéciale car par son élaboration de la notion de constructivisme,
il a mis a ma disposition un outil que je considére particulierement indispensable a tout praticien
qui souhaite mettre sa pratique en perspective.

Qu’est-ce qu’une posture multiréférentielle ? C’est une posture fondée sur la construction,
par le biais d’un triptyque personnalisé, d’un modéle complexe s’articulant en fonction de
dimensions émanant de plusieurs écoles psychothérapeutiques différentes.

e Un modéle complexe construit en fonction de dimensions provenant de cadres
theoriques multiples s’articulant entre elles par rapprochement épistémologique

Dans son analyse des différents positionnements que peuvent adopter les psychothérapeutes
contemporains par rapport a une posture multiréférentielle, Nicholas Duruz (1994) identifie trois
alternatives possibles (page 183) *

1. Lapsychothérapie inspirée par la pensée d’école

C’est un choix qui consiste a se montrer plutdt puriste par rapport & un modele que 1’on
considere plus pertinent que les autres. C’est la tendance a exclure les modeles autres que le
modele sur lequel s’est porté son choix. La posture multiréférentielle est essentiellement rejetée.

! Duruz, N. (1994), Psychothérapie ou psychothérapies ?, Delachaux & Niestlé, Paris



108

2. Lapsychothérapie inspirée par le client
C’est un choix qui consiste a employer une multitude de différents modéles, ceci essentiellement

en fonction de ce que I’on considere étre le besoin du client. C’est la tendance a s’intéresser au
client et a son changement en ne retenant comme modéles a employer que ceux que l’on
considere comme étant les plus @ méme de lui procurer ce qui lui est immédiatement nécessaire.
La posture multiréférentielle est retenue mais essentiellement en fonction de ce qui parait le
mieux marcher pour le client.

3. La psychothérapie réunissant des dimensions provenant de mouvances diverses et
reliées entre elles par rapprochement épistémologique
C’est le choix qui consiste a s’intéresser aux présupposés, prémisses ou croyances du

psychothérapeute qui sous-tendent son activité. C’est la tendance a ne retenir comme modéles a
employer que ceux dont les prémisses propres a chague modeéle envisagé sont a méme de se
rejoindre ou de se complémenter. L approche multiréférentielle est retenue mais seulement dans
la mesure ou les divers modeles que le psychothérapeute envisage de combiner puisse coexister
de fagon cohérente a I’intérieur d’un nouveau cadre théorique (modele complexe) élaboré sur la
base d’une pluralité de « savoirs d’action ».

*hhkkkhkhkkkhkhkkkhkhkkhkkikkhkikkikihkkik

De ces trois alternatives possibles, c’est résolument a cette troisiéme alternative que je me sens
vouloir adhérer. Le présent mémoire m’a permis de valider ce choix de deux maniéres.
Premicrement, il m’a permis de mettre en relief de fagon précise et détaillée les caractéristiques
du rapprochement épistémologique qui relie entre eux les éléments clés (issus de différentes
mouvances) que je souhaite rassembler dans un cadre théorique personnalisé. Deuxiémement, il
m’a permis d’identifier le fait que ces éléments se référent presque toujours a des facteurs
consensuellement reconnus comme étant déterminant a un changement psychothérapeutique.

*hkhkkkhkhkkkhkkhkkkhkkhkkhhkkhkkikkiiikkik

Le modele personnalisé que j’expose ici construit son fondement sur la base de
Particulation cohérente d’éléments provenant tantét de ’une tantét d’une autre des 5
écoles examinées dans le cadre du présent mémoire. Le triptyque multiréférentiel qui le
fonde tire sa légitimité du fait que le rapprochement épistémologique qui lie entre eux les
éléments qu’il articule se fonde sur une posture résolument Centrée-sur-la-Personne.

*hkhkkkhkhkkkhkkhkkhkhkkhhkkhkikkiiikkik

a) Une posture Centrée-sur-la-Personne
(Sa conception quant a la nature du processus thérapeutique)

En affirmant adhérer a une posture Centrée-sur-la-Personne, a quoi est-ce que je me réfere ? Pour
répondre a cette question, j’aimerais commencer par évoquer brievement deux concepts qui pour
moi caractérisent le mieux le fondement essentiel d’une perspective dite Centrée-sur-la-
Personne.



109

1. La maniéere dont le praticien envisage la nature du processus thérapeutique détermine
de facon capitale la maniére dont celui-ci peut envisager intervenir dans ce processus

Dans un article publié dans ’ouvrage de référence La Relation Thérapeutique, soucieux de
I’impact que celles-ci allaient immanquablement avoir sur les conclusions émanant des
nombreuses études scientifiques effectuées sur ce sujet, Bozarth et Motomasa (cités dans Haugh
& Paul (Dir), 2008) mettent en relief deux fagcons majeures d’envisager la nature du processus
thérapeutique comme suit :

Le Paradigme Réactif

Le point de vue réactif est que les étres humains sont réactifs soit a des stimuli
externes qui conditionnent le comportement, soit & des stimuli internes qui
conditionnent les motivations psychiques (comme cela se congoit en psychanalyse
par exemple). Les théories Cognitivo-Comportementales font référence tant aux
stimuli externes qu’internes. Dans un tel cadre, le thérapeute s’emploie a guider
son client vers des moyens (plus adaptés) pour faire face a ces « stimuli ».

Le Paradigme Actualisant

Ce paradigme thérapeutique part du principe que [’individu est habité par une
tendance constructive innée lui permettant d’actionner sa guérison psychologique
(Rogers, 1959). Rogers (1957) a postulé que moyennant la mise en ceuvre d’une
relation (thérapeutique) caractérisée par un certain nombre de conditions
nécessaires et suffisantes (indépendamment de [’approche thérapeutique utilisée)
ce processus de guérison pouvait étre facilité. Dans un tel cadre, le thérapeute
s’emploie a adopter des attitudes et des comportements qui permettent au client

de percevoir la relation qu’il entretient avec son thérapeute comme étant
empreinte des conditions nécessaires et suffisantes (facilitatrices) évoquées.
(Chapitre 11, p. 133, traduction libre) 2

Ce qu’il y a a retenir par rapport a ce point, ¢’est que dans la mesure ou il se situe dans le
paradigme actualisant, le thérapeute considere que c’est au client qu’il incombe
d’actionner son propre processus de guérison parce qu’il est le mieux placer pour juger de
ce dont il aurait besoin pour ce faire. Dans ce contexte, la tache essentielle du thérapeute
consiste a réunir, de par les échanges/interactions qu’il engage avec son client, un certain
nombre de conditions facilitatrices. Ce faisant, il s’emploie a faire en sorte que son client
arrive a prendre contact avec les ressources qui sont les siennes, puis a les mobiliser pour
qu’advienne I’épanouissement que le client sent vouloir mettre en ceuvre.

2. Les interventions du praticien Centré-sur-la-Personne visent a aider le client a dénouer
puis a restructurer sa vision du monde (vision que toute personne est sans cesse affairée a
construire et a ajuster en fonction de 1’experiencing qui est le sien)

Partant de ce qu’il y a lieu de retenir par rapport au point 1 ci-dessus, pouvons nous préeciser ce
que vise le processus consistant a réunir « un certain nombre de conditions facilitatrices » ? Pour
ce faire, écoutons un instant la maniére dont Robert Harper (1959) nous résume la chose :

2 Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye



110

Partant du principe que [’auto préservation et [’auto développement représentent
les motivations fondatrices du comportement humain, [’individu qui commet ce
qui de toute évidence parait étre des actes auto destructeurs doit forcement le
faire parce qu’il percoit ceux-ci comme représentant des actes sensés accroitre
son estime de soi. Dans ce contexte, la thérapie consiste a aider l'individu a
trouver des moyens de se concevoir qui le libéreront des conflits qui [’accablent
et qui lui permettront de fonctionner plus simplement et de fagon plus fluide dans
ses relations avec les autres. Par la thérapie centrée-sur-le-client, qui procure
avant tout un climat libre de toute menace a la structure du Moi (self structure),
la personne peut s ’employer a refagonner son Moi de fagon (plus) harmonieuse.
Grace a un tel climat, la personne peut percevoir, examiner et réviser la structure
de son Moi de facon y incorporer des expériences qui jusqu’a la étaient exclues
parce que percues comme étant incohérentes par rapport a la structure en place a
un moment donné (1959 : Page 86, traduction libre) .

Selon Rogers (1951), la thérapie-Centree-sur-le-Client est un processus de
désorganisation et de réorganisation du Moi. Au fur et a mesure qu une nouvelle
organisation se met en place, celle-ci inclut une symbolisation plus exacte d’un
regroupement plus étendu d’expériences sensorielles et viscérales, en y intégrant
des valeurs re-conceptualisées fondées sur de « vrais » sentiments et expériences
(@ la place des valeurs anciennement introjectées provenant d’ailleurs). Le
processus douloureux de dés- et ré- organisation peut étre entrepris par le client
parce gque ses anciennes attitudes contradictoires sont pleinement acceptées par
le thérapeute, alors que les nouvelles et difficiles structures qui sont en train
d’advenir le sont tout autant. Le client en vient a introjecter la tranquille
acceptation du thérapeute et peut plus facilement affronter une perception de la
réalité nouvelle et parfois difficile mais indispensable & une réorganisation qui
vient ainsi progressivement s imposer (1959 : Page 90, traduction libre) &

Ce qu’il y a a retenir par rapport a ce point, c’est que la réorganisation du Moi en une structure
plus cohérente fondée sur un experiencing plus étendu et plus authentique est recherchée. Si je
souligne I’importance que revétent 4 mes yeux tant ce 2°™ point que le 1%, c’est qu’ils

structurent en moi une conviction fondamentale :

Tout praticien qui fonde sa pratique d’une part en fonction du paradigme actualisant (pour ce qui
est du regard porté sur la nature du processus psychothérapeutique) et d’autre part en fonction
d’un processus de dés- et ré- organisation du Moi (pour ce qui est de la visée de ses interventions
thérapeutiques) peut se réclamer d’une posture Centrée-sur-la-Personne. A I’intérieur de cette
posture, il peut y avoir de grandes différences de style — différences qui proviennent bien
davantage de différences de personnalité que de différences fondamentales par rapport a une
posture idéologique.

3&d Harper, R. E. (1959), Psychoanalysis & Psychotherapy, Prentice Hall Inc, Englewood Cliffs



111

b) Une méthode d’intervention Collaborative
(Ses conceptions quant aux stratégies d’intervention thérapeutique privilégiées)

Parlons maintenant un peu de style. Tout lecteur attentif aura srement remarqué qu’un des
themes sur lequel je me suis exprimé encore et encore de facon récurrente porte sur la notion de
non-directivité, notion chere aux Rogériens « orthodoxes ». Dans la Relation Thérapeutique,
Sheila Haugh (2008) exprime admirablement le point de vue orthodoxe comme suit :

Etant donné la notion selon laquelle, c’est le client, et non pas le thérapeute, qui
est 'expert dans la relation (thérapeutique), il devrait étre clair, théoriquement
du moins, que le pouvoir dans la relation appartient au client. Le thérapeute n’a
guant a lui aucune intention autre que celle de comprendre, et de faire
I’expérience aussi profondément que possible, du monde de Pautre tel que ce
dernier en fait D’expérience. Cette intention améne (le thérapeute) tout
naturellement & une position de non-directivité. La non-directivité ne représente
ainsi pas quelque chose qui serait mis en eeuvre parce que ce serait une « fagon
de travailler Centrée-sur-la-Personne ». Une posture non-directive est le résultat
naturel d’une facon de travailler qui cherche a rassembler autant que possible
les conditions nécessaires et suffisantes au changement Psychothérapeutique.
(Chapitre 4, page 43, traduction libre) °

Aussi louable que puisse étre cette maniere de travailler dépouillée de toute intention autre que
celle que nous décrit Haugh ci-dessus, et aussi admiratif que je puisse me sentir face a ceux qui
réussissent a travailler confortablement et efficacement de cette fagon, ce n’est résolument pas un
style que je souhaite adopter.

De surcroit, je trouve tout a fait réductrice la notion également avancée ci-dessus par Haugh
selon laquelle une posture non directive découlerait naturellement et obligatoirement (chose que
Haugh me parait implicitement suggérer) lorsque 1’on cherche a rassembler autant que possible
les conditions nécessaires et suffisantes au changement avancées par Rogers.

S’il me parait néanmoins tout a fait Iégitime, pour ceux qui se sentent vouloir procéder de la
sorte, d’adopter une posture Centrée-sur-la-Personne du type « orthodoxe » énoncé par Haugh ci-
dessus, je ne vois aucune raison de penser qu’il n’y aurait pas quantités d’autres manieres par
lesquelles un thérapeute pourrait chercher et réussir a rassembler autant que possible les
conditions nécessaires et suffisantes au changement avancées par Rogers. C’est en tout cas ce
que semble confirmer 1’analyse que je porte sur les données que le présent mémoire m’a permis
de recueillir (voir tableau page 106)

La maniére de procéder préconisée par Harléne Anderson selon les préceptes de sa Thérapie
Collaborative me parait étre une de ces autres maniéres et, réflexion faite, celle par rapport a
laquelle je me sens le plus en accord de par la philosophie d’intervention qu’elle recommande.
La préférence que j’accorde a cette approche a ce niveau se décline autour de 2 facteurs
principaux :

> Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye



112

1) Une liberté plus grande dans la maniére dont s’emploie le thérapeute pour établir une
relation d’implication profonde avec son client (sans qu’il me paraisse y avoir la moindre
raison de penser que cette maniere s’avérerait étre moins efficace).

Ce qui me rend mal a I’aise dans la fagon « orthodoxe » de procéder mise en avant par Haugh
(2008), c’est I’idée selon laquelle «les seules aptitudes dont un Thérapeute centré-sur-la-
Personne a besoin sont la capacité de communiquer de [’empathie, la capacité de communiquer
une considération positive inconditionnelle et la discrimination nécessaire pour savoir quand
partager son propre experiencing (congruence) » (Chapitre 4, page 45, traduction libre) °. Ce qui est
implicitement suggéré dans cette affirmation, c’est que c’est par ce biais seulement qu’il
convient qu’un thérapeute Centre-sur-le-Client s’emploie a établir une relation d’implication
profonde avec son client.

Pour ma part, je suis convaincu du contraire. Je me sens bien plus enclin & commencer tout
simplement par m’intéresser & mon client sans me soucier le moindre du monde d’attitudes
quelconques a manifester ou a ne pas manifester. A partir de 13, je m’emploie a promouvoir entre
mon client et moi-méme des conversations aussi symétriques que possible, en accord avec la
méthodologie préconisée par la thérapie collaborative telle qu’elle a été explicitée en détail dans
le chapitre IV D du présent mémoire. Ma conviction profonde est que ce faisant, les diverses
conditions considerées déterminantes au changement psychothérapeutique viendront « de
surcroit » tres naturellement caractériser les liens que thérapeute et client s’emploient a tisser
ensemble. C’est précisément ce présupposé que les données recueillies de ce mémoire semblent
fortement corroborer.

Il va de soi que cette maniere « hors sentiers battus » d’envisager étre Centré-sur-la personne
risque fort de laisser certains puristes un peu dubitatifs. J’assume, parce que c’est comme cela
que je congois pouvoir le mieux établir une relation d’implication profonde avec mon client. Je
suis de surcroit conforté dans mon choix par les propos que tiennent Godfrey Barrett-Lennard,
Dave Mearns et Brian Thorne quant a I’importance en thérapie de la mutualité et du dialogue
symétrique (voir Chapitre 1V E).

Je ne puis ignorer que j’ai un tempérament souvent impulsif et que c’est dans les échanges en
aller-retour fréquents et soutenus que je me sens le plus a ’aise et le plus &8 méme de me sentir
vraiment en lien avec mon interlocuteur. J’ai besoin de me montrer curieux et de poser de
nombreuses questions. Ceci dit, une chose me parais capitale : que quoique je sente vouloir
faire, que toujours subtilement en arriére plan, je sois habité au plus haut point par une
intention premiere — celle consistant a tout faire pour essayer de rejoindre ’autre a un
niveau chaleureux, empathique et authentique. Ce n’est qu’a cette condition que la « stratégie
d’intervention » que j’envisage me parait légitimement pouvoir se prévaloir de se situer sous
I’égide d’une posture Centrée-sur-la Personne.

6 Haugh et Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye



113

2) Une conception plus flexible quant a la maniere dont le pouvoir et/ou I’expertise du
client et ceux du thérapeute peuvent efficacement se conjuguer au cours du processus
thérapeutique

Je suis également mal a 1’aise avec le point de vue « orthodoxe » selon lequel « ... puisque c’est
le client, et non pas le thérapeute, qui est [’expert dans la relation (thérapeutique), il devrait étre
clair, théoriquement du moins, que le pouvoir dans la relation appartient au client » (Haugh,
2008 : chapitre 4, page 45, traduction libre) !

S’il me parait on ne peut plus légitime de considérer le client comme étant 1’expert de référence
en ce qui concerne le parcours thérapeutique qu’il lui importe d’emprunter, il me parait déja
nettement moins évident que le thérapeute soit de ce fait appelé a renoncer a toute expertise et/ou
pouvoir dans la relation.

Arrivés jusqu’ici, mes lecteurs se seront bien rendu compte de I’importance que j’accorde au
processus collaboratif et au travail effectué en partenariat. J’estime qu’il incombe au thérapeute
et a son client de procéder ensemble en se prévalant a tour de réles de I’expertise et du pouvoir
qu’il leur appartient de conjuguer en fonction de la maniére dont le cheminement thérapeutique
progresse ou non. J’abrégerai donc mes commentaires sur ce point en évoquant néanmoins une
derniére citation de Harper (1959) que je trouve particulierement pertinente sur ce sujet :

L’on peut trouver parmi les différentes mouvances des fanatiques faisant preuve d’un
esprit trées fermé ou manifestant une formation réactionnelle. Il existe des individus
comme Salter par exemple (qui « déteste » la psychanalyse) qui démontre une incapacité
totale a écouter objectivement et d’envisager les mérites éventuels de postures opposées.
Ce type de dogmatisme est également présent chez certains Rogériens, méme s'il se
manifeste de facon moins évidente du fait de |’aspect extérieurement permissif de la
plupart de ceux-ci. Si ces personnes manifestent un tel dogmatisme, c’est sans doute
parce qu’elles se sentent apeurées ou incapables de se positionner adéquatement face a
des points de vue fortement opposés, ou a des figures quelque peu autoritaires — a cause
de [’anxiété suscitée par leurs tendances réprimées face a des comportements
dictatoriaux.

Dans la méme veine, quelqu’un comme Slater qui rejette violemment toutes les
procédures et théories Freudiennes comme ne représentant que du charabia doit, partant
de I’hypothese de formation réactionnelle, étre en train de réprimer quelques tendances
pro-analytiques qui opérent en lui et lui font peur.

Le thérapeute Centré-sur-le-Client qui rejette toute directivité de la part du thérapeute,
tout diagnostic, toutes fonctions chez le thérapeute autres que celles par lesquelles il
manifeste un regard positif ou de [’empathie envers un client omnipotent, doit, par cette
méme hypothese, étre en train de réprimer de fortes pulsions autoritaires internes qu’il
n’est pas certain de pouvoir gérer, et qui par conséquence lui font peu (page 149, traduction
libre) ®

! Haugh et Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye
8 Harper, R. E. (1959), Psychoanalysis & Psychotherapy, Prentice Hall Inc, Englewood Cliffs



114

c) Une conception de ’homme quinqua-dimensionnelle
(Sa vision de la Personne en tant qu’étre doté d’une conscience multi-dimensionnellement structurée)

Dans son ouvrage La Personne Humaine (2004) °, Yves St-Arnaud nous propose ce qu’il congoit
comme étant un modele descriptif de la Personne. Selon ce modele, la description de la personne
s’articule autour de cinq dimensions : le comportement, 1’énergie biologique, les processus
inconscients, le champ perceptuel et le soi (Self).

Le modele descriptif de la personne

Comportement

Champ Perceptuel

Processus Inconscients Energie Biologique

Si je choisi de me référer a ce modele, c’est que j’estime moi aussi qu’il importe que le praticien
considere la personne, son client, comme étant un étre ayant de multiples dimensions internes
dont toutes sont a prendre en compte dans la démarche thérapeutique. C’est sur la base de ce
principe (sans qu'’il doive forcément correspondre exactement au modele mis en avant par St.
Arnaud) que j’explicite dans le dernier sous-titre de ce chapitre les propensions
multiréférentielles du modele complexe sur lequel j’entends m’appuyer dans ma pratique.

Pour I’heure, dans la mesure ou celles-ci recouvrent les dimensions les plus importantes dont je
souhaite tenir compte dans ma pratique, il me parait opportun de prendre le temps de rédiger en
mes mots propres, pour chacune d’entre elles, une description sommaire comme suit :

e Lecomportement

Le comportement désigne I’ensemble des réactions de la personne objectivement observables de
I’extérieur. Selon le modéle que je privilégie, tout comportement humain, si banal soit-il, engage
la personne dans son intégralité. Il correspond a I’expression ou 1’aboutissement de processus
psychologiques qu’il est possible d’identifier et de soumettre a 1’étude scientifique.

o St-Arnaud, Y. (2004), La Personne Humaine, Les Editions de I’homme, Montréal



115

e L’¢nergie biologique

Le concept d’énergie est utilisé dans le modéle de la personne pour désigner « ce que posséde
I’organisme humain qui le rend capable de produire un comportement » (pour une analyse plus
poussée du concept d’énergie en psychologie, voir St-Arnaud, 1979). La maniere dont cette
énergie est mobilisée et transformée en comportements et le lien entre cette énergie et la
conscience psychologique sont parmi les questions auxquelles certains de nos célébres
précurseurs (dont notamment Freud) ont tenté d’amener quelques réponses. Quelque soit 1a
nature exacte de cette énergie, elle demeure @ mes yeux une dimension dont il faut tenir compte
pour comprendre adéquatement la personne. C’est sur cette dimension en particulier que repose
I’¢tude de la motivation, théme important en psychologie. En tant qu’étre humains, nous ne

pouvons que constater qu une énergie agit en nous, grace a ses manifestations dans le champ de
la conscience, mais aussi dans le fonctionnement quotidien, cette énergie est une donnée
inconsciente. Le modele la reconnait comme telle.

e Les processus inconscients
En tenant compte de la dimension que constitue 1’énergie biologique, le modele intégre aussi
tous les processus inconscients de la personne. Que I’on soit d’accord ou non avec les théories

freudiennes concernant I’énergie psychique, on ne peut ignorer le fait qu’un individu n’est
conscient que d’une petite partie de tout ce qui se passe a I’intérieur de lui. De ce fait, le mod¢le
utilisé ici reconnait, au-dela ou en deca du champ de conscience, tous ces processus inconscients
qui interviennent dans la transformation en comportements de 1’énergie biologique.

e Lechamp perceptuel

Le champ perceptuel est cet espace intérieur ou se manifeste la représentation que I’on se fait des
objets extérieurs et de soi-méme, c'est-a-dire la perception. Le terme « perception » doit ainsi
étre entendu comme reconnaissant implicitement a la personne un réle actif dans la signification
qu’elle est sans cesse occupée a attribuer aux données saisies par les sens.

De facon plus globale, on peut faire référence a cette dimension de la personne en parlant de la
subjectivité d’un individu ou de son « monde intérieur ». En bref, c’est tout ce qui permet a un
individu de prononcer le mot « je » ; chacun y fait référence lorsqu’il utilise des expressions
telles que : je pense, je sens, je crois, je suis, j’ai I’impression, j’éprouve, j’ai le sentiment, je
ressens, je veux, je préfere, je choisis, etc.

Le champ perceptuel comprend ainsi ’ensemble des processus conscients par lesquels I’énergie
biologique est transformée en comportements.

e Le Soi(Self

La notion de soi permet de distinguer, a I’intérieur du champ perceptuel, deux grandes catégories
de perceptions : les perceptions qui ont pour objet I’environnement et celles qui ont pour objet
I’organisme lui-méme. Le soi, ou image de soi, est donc 1’ensemble des perceptions qu’un
individu a de lui-méme. Le soi represente cette structure qui permet a tout un chacun de
s’identifier comme une personne unique différente de toutes les autres sous certains aspects, en
particulier par son histoire personnelle.



116

d) Une boite a outils multiréférentielle au service du thérapeute humblement expert

En explicitant les différents types de conversations qui ont lieu en thérapie, Harléne Anderson
(2007) précise que "les conversations et les relations thérapeutiques sont bien entendu
particuliéres, ayant un agenda et se placant dans un contexte défini* (page 53, traduction libre)"’

Pour conclure ce chapitre, j’aimerais revenir quelque peu sur la conviction qui est mienne
et déja avancée dans la section b) ci-dessus selon laquelle il y aurait des moments durant
lesquelles le thérapeute Centré sur la Personne peut légitimement « faire entrer dans
I’équation » une expertise qui est sienne en ce qui concerne le contenu a explorer en séance.
Par moments, il se peut qu’il ait intérét a encourager son client d’explorer une dimension
spécifigue du monde intérieur qui est le sien, ceci en fonction de la direction envers laquelle
le processus qu’ils engagent ensemble s’oriente naturellement.

Avant de continuer, il convient de rappeler que les considérations qui vont suivre se placent dans
un contexte particulier : 1’élaboration d’un modéle complexe personnalisé construit par
rapprochement épistémologique. Dans le cas du modele complexe dont j’explicite les contours
dans le présent chapitre, je dirais que toutes les dimensions que je souhaite retenir au sein de mon
modele ne sont envisagées uniquement que dans la mesure ou elles peuvent se conjuguer par
rapprochement épistémologique le long des deux axes suivants :

1. L’axe de la Posture Centrée-sur-la-Personne telle qu’explicitée en sous-titre a) ci-dessus
2. L’axe du Modéle Descriptif de la Personne tel qu’explicité en sous-titre c) ci-dessus

En sous-titre b), j’ai déja évoqué comment je concevais une stratégie d’intervention collaborative
comme étant tres largement compatible cohérente avec une posture Centrée-sur-la-Personne telle
que je la congois. Je rajouterai seulement que cette stratégie me parait également trés largement
compatible avec le modéle descriptif de la Personne référencé du fait que rien ne lui interdit de
prendre en compte les 5 dimensions auxquelles celui-ci fait référence.

Dans les deux pages qui me restent, je signalerai, a tour de rble pour chacune des autres écoles
examinées dans le cadre du présent mémoire (soit la Thérapie Existentielle, la Psychanalyse
interpersonnelle, et la Reality Therapy) les quelques dimensions ou méthodologies qui me
paraissent intéressantes a retenir dans mon modeéle. Ayant déja défini la posture sur laquelle
J’entends fonder ma pratique, ainsi qu’une stratégie d’intervention que j’estime €tre cohérente
par rapport a celle-ci, tout ce qui va suivre ne concerne que des éléments a proposer sous forme
de «food for thought / nourriture pour I’esprit » pour reprendre un terme cher a Harléne
Anderson. Sauf avis contraire (auquel cas, je ferai un commentaire specifique), je pars du
principe que ces divers éléments sont a I’évidence compatibles avec mon modele. Je me
contenterais donc de signaler les raisons qui m’incitent a vouloir les retenir.

J’expliciterai en tout dernier lieu pourquoi j’entends également faire appel a la méthodologie
préconisée par Marshall Rosenberg en Communication Non-violente.

1% Anderson & Gehart (Dir., 2007), Collaborative Therapy, Taylor & Francis Group, New York



117

e La Thérapie Existentielle

Il existe un certain nombre de formes structurées de réflexions sensées aider les thérapeutes
existentiels a clarifier avec leurs clients leurs maniéres d’étre « inter-relationnellement » (Ernesto
Spinelli, chapitre 5 cité dans Haugh & Paul (Dir), 2008) **. Celle que je trouve la plus intéressante est celle
qui se focalise sur quatre dimensions, soit: La réflexion focalisée sur le « Je », la réflexion
focalisée sur le « Tu », la réflexion focalisée sur le « Nous » et la réflexion focalisée sur le
« Eux ». Respectivement, ces réflexions se focalisent sur les points de vue, opinions, croyances,
exigences, postures comportementales et affects qui expriment comment le client se percgoit,
comment le client pergoit 1’autre (son expérience de I’autre en relation avec lui), comment le
client et le thérapeute se percoivent respectivement en lien I’'un avec I’autre, et comment le client
s’imagine que les autres le pergoivent.

Il y a bien d’autres dimensions qui me plaisent dans cette approche et auxquelles je me sentirais
libre de faire appel si elles me paraissent en mesure d’étayer mes propos. En faisant si
brievement référence aux réflexions orientées, j’espere seulement avoir illustré une peu de cette
saveur particuliére (et godteuse) que cette approche évoque pour moi et que je souhaite par
conséquent pouvoir mobiliser dans ma pratique.

e La Psychanalyse Interpersonnelle

Contrairement a un grand nombre de thérapeutes qui se situent dans une mouvance humaniste, je
ne me sens nullement enclin a faire I’'impasse sur la théorie psychanalytique. Pour ou contre, nul
ne peut contester que cette approche se soit intéressée comme nulle autre avant elle aux
dimensions sexuelles et/ou conflictuelles de la vie amoureuse de la personne. Je suis quoi qu’il
en soit d’accord avec Freud sur le fait que le désir est central a notre existence et que quand nous
essayons de comprendre ce qui ce trame pour nous dans cette dimension, il y a bien des choses
qui nous échappent et/ou que nous préférons ignorer.

Etant donné que les processus inconscients s’inscrivent dans 1’'une des 5 dimensions du modele
descriptif de la personne et, étant donné que celui-ci représente 1’un des 2 piliers en fonction
desquels je rassemble mes adhésions par rapprochement épistémologique, il s’en suit que j’ai a
cceur de porter mon attention également sur cette dimension dans ma pratique.

Pam Howard (voir mes appréciations sous chapitre V) évoque pour ce faire une maniére que je
considére étre a la fois subtile et tout a fait dans I’esprit collaboratif que j’affectionne. Je me
calquerais donc sur une manicre de faire qui rejoint celle qu’elle préconise.

e La Reality Therapy

Etant donné que la « preuve » du changement se traduit toujours en fin de compte par un ou
plusieurs changements comportementaux, j’ai vraiment a cceur de ne pas sous-estimer cette
dimension (€galement I’une des 5 constituant le modéele descriptif de la personne).

H Haugh & Paul (Dir), (2008), The Therapeutic Relationship, PCCS BOOKS Ltd, Ross-on-Wye



118

La Reality Therapy, par son approche pragmatique, propose toute une panoplie de
recommandations pratiques qui aident thérapeute et client a se centres sur les comportements et
comment ceuvrer a la modifier aux moments les plus opportuns. Comme Dave Mearns et Brian
Thorne le suggerent (voir chapitre IV E, section e), j'envisage de faire appel a ces
recommandations davantage en fin de thérapie, ou en tous cas une fois que la relation
thérapeutique se sera bien installée.

e La Communication Non-violente de Marshall Rosenberg

Si je mentionne la CNV en plus de tout ce qui précéde, c’est qu’elle véhicule admirablement
bien une formule pratique pour les communications interpersonnelles, & la portée de tout un
chacun, fondée sur I’éthique relationnelle développée par Carl Rogers. Marshall Rosenberg, son
fondateur, fut 1’¢léve de Carl Rogers. Son ceuvre représente a mes yeux un brillant prolongement
des travaux et de la pensée de Carl Rogers.

Plus qu’une puissante science de la communication interpersonnelle (ce qui est déja énorme), ce
que Marshall Rosenberg a en fait développé, c’est une théorie de la santé a la fois simple,
profonde et facile a cibler. Les prémisses et les apports de la CNV apportent une série d’éléments
fondateurs qui caractérisent les interactions humaines. Le message central de la CNV est que
toutes les interactions humaines peuvent étre percues en fonction d’une progression de quatre
éléments :

1. Les faits que I’on observe

2. Les émotions qui surgissent en nous en fonction de notre observation / interprétation de
ces faits

3. Les besoins auxquels ces émotions nous renvoient

4. Les demandes que I’on peut faire et/ou les stratégies que 1’on met en place pour essayer
de satisfaire nos besoins.

En élaborant la CNV, Marshall Rosenberg a développé une importante théorie de la santé; une
théorie autour de laquelle gravitent tous les besoins qui nous caractérisent et nous meuvent en
tant qu’étres humains.

Pour aider la personne a prendre contact avec les sentiments et besoins qui sont les siens, puis
d’élaborer une ou plusieurs stratégies susceptibles de lui permettre a les satisfaire, la CNV a mis
au point une série de protocoles, jeux de roles, pistes de danses, etc., qui sont autant d’outils
particulierement utiles et pratiques.

En ce qui me concerne, je dirais méme que c’est par le biais de jeux de roles CNV que je réussi
le mieux a donner le plein essor a mes aptitudes d’empathie et d’authenticité. Je ne me priverai
donc pas de faire largement appel a ces outils CNV dans le cadre de ma pratique.



119

CONCLUSION

Réflexions d’apres étude

Arrivé au bout de mon étude et des appréciations que celle-ci a suscitées en moi, les questions
qui m’habitent sont les suivantes :

L’étude que j’ai conduite, a-t-elle eu un impact tangible dans ma vie ? La facon dont
Jenvisage étre COUNSELLOR en a-t-elle éte modifiée ? Ai-je hérité de quelque
chose ?

Ce dont je pense avoir hérité avant tout, ce sont des convictions légitimées. Bien avant de
débuter mon étude, j’étais depuis un certain temps déja habité par une forte propension
multiréférentielle. J’étais str du fait que je souhaitais m’affirmer dans une pratique personnalisée
en fonction d’adhésions plurielles. Par contre, ce dont j’étais moins sir, ¢’était le fondement sur
lequel j’allais bien pouvoir légitimer les choix que je me sentais spontanément enclin a faire.

L’étude que j’ai conduite m’a permis d’élaborer ce fondement.

1. C’est en rédigeant ce mémoire que je me suis rendu compte que les éléments clés que je
souhaitais puiser dans différents modeles pour réunir en un modéle complexe personnalisé
pouvaient tous se concevoir comme orbitant autour d’un noyau central — un noyau que j’ai
défini comme représentant une posture Centrée-sur-la-Personne.

2. C’est en rédigeant ce mémoire que je me suis rendu compte que les éléments clés que je
souhaitais réunir en orbite autour d’une posture Centrée-sur-la-Personne se recoupaient entre
eux par rapprochement épistémologique.

3. C’est en rédigeant ce mémoire que je me suis rendu compte que ce qui faisait rapprochement
épistémologique, c’était le fait que ces différents eléments se rattachaient tous a une fagon de
faire dédiée a augmenter les probabilités que soient réunies au sein d’un processus
thérapeutique performant les conditions jugées par Rogers comme étant nécessaires et
suffisantes au changement psychothérapeutique (ainsi que celles additionnellement jugées
comme telles par Frank).

4. C’est en rédigeant ce mémoire que je me suis rendu compte de que ce qui était déterminant
au fait que je puisse articuler en un modele complexe cohérent les divers éléments que je
souhaitais réunir au sein de celui-ci. Ce qui était déterminant, ¢’était le fait que tout modéle
de connaissance se construit avant tout sur une éthique épistémologique. J’entends par la que
c’est le degré de cohérence des valeurs fondamentales qui habitent la personne qui détermine
le degré de cohérence de son approche épistémologique. C’est la conclusion a laquelle
j’abouti aprés plus de cinq ans occupé a intégrer en moi le concept de constructivisme.



120

Aussi satisfait que je puisse me sentir d’avoir réussi a légitimer mon positionnement par rapport
aux choix qui concernent mon modele complexe, je tiens a souligner que ce positionnement n’est
en aucun cas a concevoir comme étant statique. Indubitablement, il continuera a évoluer. Je
souhaite aider les gens a évoluer de fagon constructive, et je souhaite continuer moi-méme a
évoluer dans le méme sens.

kkhkkhhhkhkhkhkhhkhkhkiiririkhhkhhhkhiiiix

En guise de conclusion définitive, je me permettrais deux citations complémentaires :

La situation a bien évolué au cours des cinquante dernieres années. La
compétition est dépassée et l’on respecte les choix de chacun, surtout dans le
domaine de [’intervention psychologique (voir Norcross et Goldfried, 1998). Ce
que 'on demande en retour, c’est de bien préciser les choix que [’on fait. Les
chercheurs concentrent désormais leur énergie sur la compréhension de la
personne humaine, sans se laisser distraire par les querelles d’écoles (St-Arnaud,
(2004), page 20) *

kkhkhkhhhhkhkkhhkhkhkhihhikhkhkhhhkhiiiikx

Knowledge is structured in Consciousness

La connaissance est structurée dans la conscience
(Maharishi Mahesh Yogi, (1976) >

! St-Arnaud, Y. (2004), La Personne Humaine, Les Editions de ’homme, Montréal
> Mahesh Yogi Maharishi (1976), La Science de I’Etre et I’art de vivre, Robert Laffont, Paris



